دكتورة نعات أحمل فؤاد الجمال والجمرية والشج ضينة الإنسانية والشج ضينة الإنسانية والشرك (2) (3) (3) (3) (3) (3) (3) (3)





## الله الى ول المرتبة ول المخصية المطالبة المعتبة المطالبة المعتبة المع

#### دكتورة نعات أحمد فواد

# اله ك وللمريِّدَة وللتخصيرَة للإنسانية اله وللتخصيرة وللتخصيرة العربية المعربية المعربية المعربية المعربية الم

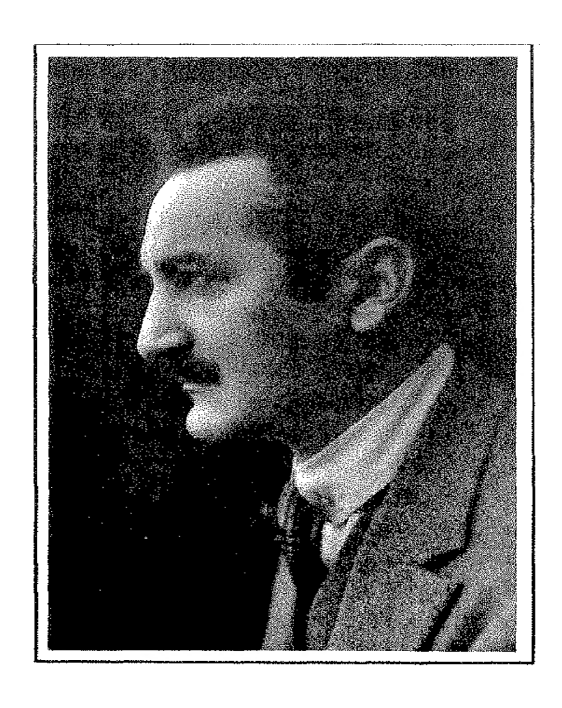


أَ الناشر: دار المعارف - ١١١٩ كورئيش النيل - القاهرة ج. م. ع.

#### البَابُ الأولِت

### للجسك والعربيت





To: www.al-mostafa.com

#### العيقالا

وكأنه مندور للمعبد . . . فقد وهب نفسه للكتابة ووهبت نفسها له . . هي صاحبته والولد . . . لا يكاد يخلو إلى نفسه أو إلى الناس إلا وهو على موعد معها يعود إليها فيه على أنه فى خلوة الظاهر، لا يخلو حسه وشعوره منها فهو مع الناس تعيش معه فكرة فى عقله ، أو صورة فى عينه ، أو مسئولية فى ضميره ، أو خاطراً فى خياله ، أو خلجة فى شعوره . . لا يذكره الناس وما أكثر ما يذكر ونه - إلا مقترناً على لسانهم بكتاب جديد ، أو رأى جديد أو فتح جديد فى عالم الكتابة . . عاله . . يواه الناس وحده ، ويرى نفسه فى جمع لا نمل صحبته ولا تلم رفقته ولا ترث صداقته . . صداقة صافية صفاء الخير ، سامية سمو الأدب ، صداقة أدباء بعيشون معه فى بيته . . ويعيش معهم فى نتاجهم . يطلون عليه أينا يخطو من زجاج المكتبات ويعيش معهم فى نتاجهم . يطلون عليه أينا يخطو من زجاج المكتبات العديدة المنتشرة فى داره حتى لتكاد تحجب جدرانها وتخفى معالم أثاثها من الكتب بعضها سمح الوقت بتنسيقها والبعض ينتظر دوره فى القراءة . . فى كل ركن ، فى كل زاوية ، فى كل ردهة ، فى كل حجرة أكداس مركومة من الكتب بعضها سمح الوقت بتنسيقها والبعض ينتظر دوره فى القراءة . . ومكانه على الرفوف الخاصة . . يواه الناس حياة عريضة خصبة وأراه حيوات كثيرة ويعيش المرء أيامه ويعيش هو أجمل أيام العباقرة المحيطين به حيوات كثيرة ويعيش المرء أيامه ويعيش هو أجمل أيام العباقرة المحيطين به

في صمعت وزهرة حياتهم . . وتثير وحدته من التفاسير ألواناً . . إنها ظاهرة عجيبة في دنيا التطاحن والصراع والزحام والتدافع والجلبة والطنين واللغظ . . هذا الرجل المتوحد المتشاميخ كيف يعيش ؟ . . ويذهبون في الجواب أشتاتاً . . يراه قوم هادياً كالشعاع . . عالياً كالمنار . . وارفاً كالظل . . زاخراً كالنهر . . عميقاً كالبحر . . حالياً كالروض . . رحباً كالأفق . . خصيباً كالوادي . . مترفعاً كالأسد . . مصغّداً كالنسر . . مهيباً كالعلم . . عنيداً كالجبروت . . لا يرجو ولا يخشى ، إذا تكلم أسمع ، وإن حاجي أقمنع ، وإن عادى أفحم ، كثير بنفسه ، سلاحه لا يفل ، وصبره لا يمل ، وجده لا يكل ، وطاقته لا تنضب ، كأن وراءهـامدداً يرفدها من سر الخلود أو من روح الله. ويفرض عليه آخرون برودة الوحدة وكآبة الوحشة وجدب القلب وفراغ البيت حوله من إنسان يعيش له و يرتجيه . إنسان يخرجه من جوه بين الحين والمحين . لا بل إن المرء محتاج إلى التفاهة أحياناً تجدد شوقه إلى الجد فيعود إليه أنشط وعليه أقدر ، كما يحتاج محرك السيارة إلى الماء يبرده بعدسير طويل. ويؤيدون رأيهم بالشيوخ من القادرين يتخذون جليبة تقوم على مطالبهم في مثل مستولية الزّوجة أو قريباً منها . أليس هذا دليل إحساس بالفراغ يحتالون على ملئه ؟ . . وهب هؤلاء يستغنون بهذا المحل عن بلادة في التفكير أو بلادة في الإحساس . . عن كثافة لا ينفذون معها إلى القيم العليا في الزواج من سكن وأمان وراحة وتعاطف ومودة ورحمة ، ولكن الكاتب العبقرى وهو يدرك هذه المعانى كيف احتمل الحرمان ؟ ولا عبرة عند هؤلاء بهموم الأولاد ومشاغلهم ، فقد يدفع الملائكة الصغار الثمن في لحظة ، يدفعونه ابتسامة منورة أو كلمة مسكرة ، أو لغواً عذباً أو لهواً منعشاً ، أو دعابة هائثة ، تغسل نفس المكدود فتسترد في ظلهم الرطيب صفاءها وسلامها .

ويعودون من جولتهم وعلى لسائهم . . هذا السؤال لا يزال : كيف يعيش هذا الكاتب ؟ أيامه كلها قلم وكتاب حتى مجالسه وأسماره مع أدباء أى كتب حية . . حتى ضحكاته على نوادر أدبية . . هل أقفرت الحياة إلا من هذا ؟ إن الأدب جميل معجب عمتع شبى يستطيع أن يملأ القلب والنفس والحس جميعاً . . إنه موسيتى ذات أفكار ولكن على أن يكون هواية . . إن الفن ابن الموهبة والهواية ولكن إذا انقلب حرفة فقد الطلاوة والبهاء .

على أن الأمتياز ١٠٠ / كما يقول الرياضيون مخيف . . إنه في هذه المحالة يضمر القلب ويغدو العقل مسيطراً على نفسه وتغدو الحياة بدورها جافة صعبة . . هلى يمكن للجسم أن يكون رأساً فقط ، لا بد من أعضاء صغرى تؤكد إنسانية المحى . . تؤكد وجوده . . لا بد من رجاين تسعيان . . ويدين تصفقان ولسان يتكلم وثغر يضحك وحسب العقل أن يهيمن . . أن يسيطر . . حتى في هذا لا بد له من التجاوز لحظات أو حتى ساعات لتلوين الحياة . ومرة أخرى يعودون إلى الكاتب العملاق والسؤال على لسانهم لا يزال : كيف يعيش في هذه السن العالية ؟ أين الراحة التي يرتاح إليها في شيخوخة العمر ؟ والحقيقة أنى ضعيفة أمام هذا السؤال . . إني تمن يحبون الحياة حباً العمر وربيعه . . يخيل إلى أن الرجل أو للرأة أعنى الزوج والزوجة في الكبر ، وربيعه . . يخيل إلى أن الرجل أو للرأة أعنى الزوج والزوجة في الكبر ، يحب كل منهما الآخر أكثر من حبه لأولاده . . إنهما عندتذ عالم خاص . .

عالم من الأسرار . . من الذكريات . . من التجارب . . فسلم الحياة الطويلة لكل درجة فيه عندهما قصة . . وما أحلى العمر عند القمة . إن الشيخين لا غنى لأحدهما عن الآخر . . العلاقة بينهما معنى خالص . . معنى عميق لا دخل للجنس أو الشهوة فيه . . إنهما يجلسان على حافة نبع غير منظور من الذكريات المزدوجة . . من الأحلام المحققة والتي ظلت أمانى . . بعيش الفرد عمراً واحداً ويعيش كل منهما عمرين .

ولكن لماذا يلوم الناس الكاتب ، لماذا لا يلومون ، أنفسهم ؟ خل من

الضروري أن يكون الكاتب هو المخطئ ؟ ولاذا لا يكون القارئ هو المختلف ولا أقول المتخلف ؟ لماذا لا يصعدون إلى الكاتب . . ويجشمون أنفسهم جهد الصعود بدلاً من أن يقولوا له . . انزل سلينا .

ولكنها كلمة لا يجرءون على كل حال ، مع هذا الكاتب أن ينطقوها ولكنها كلمة لا يجرءون على كل حال ، مع هذا الكاتب أن ينطقوها فإن قالوها بمعنى أو بآخر فإنما يكون ذلك بعيداً في الفضاء على طريقة دون كيشوت . والكاتب العملاق إذا تصدر للسؤال والجواب ألفيته موسوعة جامعة تتطوح الأسئلة ولا تعييه ، وتستعصى ولو في نظر قائليها ولا تعدم عنده الجواب ! كيف اجتمعت له حقائق العلوم مع لطائف الأدب ولا سيا في عصر التخصص الذي غدا الامتياز في مادة واحدة كسب يزدهي صاحبه ويعليه ؟ التخصص الذي غدا الامتياز في مادة واحدة كسب يزدهي صاحبه ويعليه ؟ كيف نهياً له هذا كله ؟ قد يكون هذا هو السؤال الوحيد الذي يزهد في الإجابة

على أن وضاءة النبوغ فيه ، ولألاء العبقرية ، وعبقرية العصامية لا تسكت تافهين يتصايحون حوله بالغل والحفيظة ، ومن عجب أمرهم أو أمر بعضهم على الأقل أنهم يقولون مالا يعتقدون إن هو إلا ابتغاء للشهرة أو رئاء للخصوم ، فإن حدث أن رقى صياحهم إليه كما يتصاعد الدخان إلى السهاء لم يسكتهم واحداً واحداً بل يدعهم يطنون كالذباب ويتهافتون مثله حتى إذا تكاثر جمعهم وألهاهم التكاثر هشهم بمذبة واحدة فيتفرقون بكلمة منه جامعة أو لطمة منه رادعة يدخلون بعدها جحورهم كالنمل . . ومن الطريف قوله فيهم إنهم ( وأغش بشرى ) يعجزه الصعود و يحنقه الهبوط . .

ميزته وعيبه الهجولة . . . كل إنسان فيه جانب أنثوى وجانب ذكرى ولكن

العقاد جانب الذكورة فيه كان طاغياً . . . والفنان تخدمه صفة الأنوثة . . فالفنان رجلاً أو امرأة ، أم فى احتضان البذرة أى الفكرة وتربيتها . . ثم الخضوع للوحى أو التلتى الذي يقابل فى الطبيعة ، الحمل

التأنيث بالنسبة للإنسان ويصفة خاصة ، الفنان ، هو الاستقبال والتلقى والضيافة والإضافة . .

إن الصين حين تقول ( ين ) أي المؤنث تقصد المتلقى .

إن النفس البشرية مكونة من الثنائية المتضادة من الأنوثة والذكورة . .

كل صفات الجمال أقرب إلى الأنثى .

كل صفات الجلال أقرب إلى الذكر .

ولعل هذا سر انجذابهما أحدهما إلى الآخر . والإنسان المثانى عند أفلاطون إنسان لا هو ذكر ولا هو أنثى ، ولكن مزيج منهما ثم أنشق قسمين ولهذا عندما يجد شق ، الشق الآخر ، في المحياة ، يسعى إليه ويتكامل به ومعه وهو ما يسمونه الحب من أول نظرة .

الرجل والمرأة والطفل أى الذكر والأنثى والأمل.

وجنت عليه الفحولة في معاركه الأدبية والسياسية إذ دفعته إلى العنف وربطته في خصومات لم يتأخر أصحابها عن التهجم العنيف . . . .

ومرة أخرى ميزته وعيبه ، الإرادة الحديدية . كانت هذه الإرادة وراء إنكاره أستاذاً له (١) ولعل ثورة العقاد على المرأة انعكاس للمعاناة من الفحولة

<sup>(</sup>١) اقرأ كتاب العقاد ( حياة قلم ) .

والإرادة الحديدية .

ومن فحولته وإرادته أنه برى الرأى فيغدو عقيدة .

شب العقاد في عصر افتقد الحرية فعرف الجمال بأنه الحرية مع أن الجمال عِدْل الحرية وصنولها . حتى التناسب وهو أحد مقاييس الجمال سلط العقاد عليه فحولة منطقة فيقول : ( . . . قد يتم تناسب الشكل في وجه قسيم صحيح ثم لا يعجبك ولا تنشط إليه روحك لأنك لا تحس فيه ما يدل على حركة الحياة في نفس صاحبه وذلك ما يسمونه بثقل الروح . . . وندع الأعضاء والأجسام وننظر إلى الفضائل والأخلاق فلانجد خصلة من المخصائل الجميلة المحمودة إلا وكان فيها معنى من غلبة الحرية على الضرورة ) أكد هذا في (مطالعاته) و (مراجعاته).

حتى الأشياء طبق عليها نظريته فى الجمال الذى يراه تكاملاً بين المشكل وبين معنى يوحيه أو يضفيه ( فالمادة الصماء نفسها تتفاضل فى الجمال بحسب ما يبدو لها من حرية الحركة ومشابهة ه الإرادة ه فتر وقنا النيران والرياح والأمواه ، وتعللق فى نفوسنا خوالج الحياة ، وتعاطيها شيئاً من العطف لا تعاطيه لغير الأحياء ، وليس لهذا فضل ظاهر على عامة الجماد إلا بما تخيله للناظر من حرية الإرادة ومحاكاة الحياة . ) .

لقد عاش العقاد شبابه فى ثورة ١٩١٩ التى جعلت كل مصرى بله الفنان يلهج بالجرية ويعتنقها . ومن هنا تأكدت نظرية الحرية وصارت عقيدة ، حتى رفضه (الوظيفة) نابع من عقيدة الحرية .

اتخد السياسة وسيلة لتحقيق الحرية بمعناها الواسع . .حرية البلد

وبالتالى حرية كل شيء فيه. . وفي مقدمة هذاقيم الجمال والفن. . وقد كان هذا وراء دفاع العقاد عن الدكتور طه حسين في الأدب الجاهلي . . . كان موقفاً بطوليًّا رأى نفسه كرجل فكر وجماليات ملتزماً بالدفاع عن الحرية .

ومع تقديسه للحزية يعبد النظام خاصة فى حياته الفكرية . . . هنا تكون المحرية تنظيم القيود . . . إن لمعبة كرة القدم لها قوانين ضابطة وأصول وقواعد . . فأولى الفن أن يكون له نظام مميز و إلاانقلب فوضى .

ومن النحرية ، اهتمامه بالقرد .

ومن الحرية ، حريه الشيوعية لأنها تلغى الفرد . . . واهتمام العقاد بالفرد نابع من ضمير البلد الذي ابتدع فن البورتريه .

حتى شكه الأول نوع من الارتفاع على النمطية وتحرر منها ... ولعل نضبجه العقيدي الأخير مرجعه أنه وصل بنفسه لا بالتلقين ...

إن مركز الإيمان ليس الشعور ولكن الخبرة التلقائية الدينية من تنمية الذات تصل إيمان صاحبها مباشرة بالله .

إن من يعكف على نفسه يتحسسها ويتفهمها يؤكد أهليتها للأهمية وهذا كرامة .. وهذه التجربة .. هذه المعاملة مع اللاشعور هي الوسيط الذي تتدفق من خلاله التجربة الدينية ، حين يفتقد الإنسان الانطباعي الخبرة النفسية الناضجة التي تنسجها الدراسة المستأنية والتمحيص .

واستطاع الإسلام بواقعه وروائعه أن يكون رافعة وجدانية نقلت العقاد من الفلق إلى مرتقى عال .

إن الوعى الديني قدرة القلب البشري على استشفاف المقدس في الكون

أو في أعمال الإنسان ...

وغير هذا التدين فإنه ظاهرة . . . عادة قد تكون مجردة من الوعى الديني وقد تتحول إلى الضد . . . إلى نوع من الوثنية التي يحاربها الدين حين تكون التجربة الدينية خبرة مباشرة محققة ذاتية بوجود المقدس أي وعي ديني بلغ الرشد . ينسبون إليه أنه قال في مرحلة الشك حين سئل عن الله ( هانسيبه يدور

علينا هو ) . . . إذا صبح صدور هذه القولة فقد يكون فيها من التسليم بالعجز ،

إيمان يعدل ما في ظاهرها من التمرد . . . .

على كل حال لقد دور عليه وجابه وشغله لمحسابه فكتب كتابه (الله)... ومن اهتمامه بالفرد واعتداده بنفسه هو ، أنه لم يترجم إلا مجموعة قصص قلما يذكرها أحد . . ثم عدل وإن كان أشرف على سُلسلة لفرانكلين .

المترجم عادة في رأى الناس هو الرجل الثاني وهو معني لا يطيقه العقاد . ثم لماذا يترجم آراء الآخرين وعنده جديد دائماً ليعطيه ؟

وكما لم يترجم العقاد ، لم يكتب المسرحية ، لعمق إحساسه بفرديته .... المسرحية تحتاج إلى معايشة الناس والانغماس في حياة كل يوم .. وهذه ليست عند العقاد المعتكف المتوحد ...

وينسحب هذا الكلام على ( القصة ) . ولهذا نجد القصة الرحيدة التي كتبها لاسارة لا قصته هو (١٠)

<sup>(</sup>١) كتب العقاد في أوائل الثلاثينات قصة للسيبًا تسمى ( أنشودة الفؤاد ) بل وكتب أغالي الفيلم. . ولكن العملية أو العمل أقرب إلى التكليف منه إلى الانبعاث الشخصي أو الفيُّ .

المسرحية أشخاص متباينون وعلى المؤلف أن يتقمص كلاً منهم ... ترى هل يستطيع العقاد بعملقته أن يتقمص شخصية إنسان تافه أو مخطئ أو منحوف مثلاً ؟ مثل هذا التقمص ليس عيباً في كاتب القصة بل قدرة من قدراته ولكن طبيعة العقاد لا هي تستطيعه ، ولا هي ترضاه ...

المسرحية ببدل ويغير فيها الإخراج المسرحي فهل يطيق العقاد هذا ؟ والمسرحية لا تحمل اسم المؤلف وحده ... إنما اسم المخرج والممثلين ... والعقاد فرد متفرد ...

المسرحية توزيع للذات .. والعقاد تجميع للذات و إدلال بها ١٠ ودلال . وحين أصدرت له دار الهلال قصة حياته ، خرجت في كتاب اسمه (أنا) .. وسواء لدينا أكان هذا الاسم من عندياتها أم من اختياره هو ، فإنه بلا شك استيحاء نافذ وتعبير صادق عن حقيقة ... إنه يؤكد من خلال هذا العنوان (الفردية) : إنه يقول : أنا الفرد ، لا أنانية ، ولكنه الإيمان بالإنسان ... إنه يقول أنا الكاتب لا المنشئ ... فقد عاش في عصر العقاد ، الأديب المنفلوطي الذي كان يصوغ بأسلوب شاعري ما يفكر فيه الآخرون أو يترجمونه له . ولكن العقاد ، أو الأصالة ، هو الذي يفكر ويدعو ويتعاطف أو يتور... العقاد هو الكاتب لا المنشئ ..

أما القصة فقد كان يفضل بيتاً من الشعر عليها ، لأن بيت الشعر يركز له التجربة الإنسانية أو الموقف الإنساني فى ألفاظ قليلة ووقت قصير سريع ... ووراء هذا التفضيل خلفية من طبيعة العقاد وطبيعة القصة معاً ....

أما طبيعة العقاد فهو كرجل موسوعي يريد أن يقرأ ، وهو يفعل ، في شتى

أنواع المعرفة المتاحة .. وهو كرجل فكر ومسئولية يقرأ للمعرفة لا للتسلية أو حتى للمتعة الفنية ...

وهو كأسلوب شخصية أو شخصية ذات أسلوب كان مهجه في القراءة أن يقرأ في المادة العلمية أحسن ما كتب فيها والأحسن كاتب في هذا ، بل إن الكاتب المختار يقرأ له خير ما في كتابه من الفصول الجامعة أو الفصول المركزة المقطرة تقطيراً . . . خلاصة الخلاصة .

ولا يفرض العقاد هذه الطريقة على أحد فقد كان فى معرض حديثه عن عبد الرحمن شكرى يقول : (إنه يقرأ أكثر منى) ويستدل على هذا بأن عبد الرحمن شكرى يقرأ حتى للكتاب من الدرجة الثالثة ... وجهات نظر.

رجل كهذا وخاصة بعد أن بلغ نضجه الزمني والفكري لا يمكن ولا يتسنى له ، أن يقرأ ما تخرجه المطابع من قصص مثينية أو ألفية ....

ودعنا قليلاً من العقاد هل نحن أنفسنا نطيق هذا؟ إن القصص الطويلة لا تجد فسحة من وقت إلا عند الشباب .. أما حين يمتد العمر وتغلو الساعات فإنها تكون محسوبة ... والإنسان لا يعطيها إلا باقتناع وقدر ... وليس من هذا، البذل للقصص الطويلة إلا إذا كانت قمة لها قيمة معينة . . . وقد قرأ العقاد رباعية الإسكندرية للورائس داريل وكتب عنها كتابة من استوعبها .

إذن تفضيل العقاد الشعر على القصة له مبرراته المعقولة ولو من زاويته هو ، فليس كل قارئ أو حتى كاتب عنده هذا ( الانضباط الثقاف ) الذي كان يعيشه العقاد .

ولا وجه هذا للحديث في هذا المجال عن الأشكال الهندسية وتشبيه فضل

الشعر على القصة بفضل الدائرة على المربع كما يقول بعض ناقديه .

وبلغ من اعتزاز العقاد بإنسانيته وشخصيته وموهبته أنه وقف شعوه على نفسه والناس في وقت سار فيه الشعر في وكاب السياسة والإمارة فدواوينه الأولى أفكار وأعماق وتأملات ... أما دواوينه الأخيرة فغنائية تعبيراً عن الإنسان فيه ، عواطفه وآلامه ...

والشعراء عادة يبدأون بالغنائيات وينتهون بالتأملات ولكنه العقاد الشخص والظروف .

ويراه بعض النقاد في احتفاله بالفرد ، مرحلة لاحقة ومكملة لمرحلة الأفغاني والشيخ محمد عبده ولطني السيد الذين كانت رسالتهم دعوة إلى و تعقيل المحياة ، وترشيد الوعى ، فكان العقاد بشخصه ودعوته ، علامة لدور جديد يجد فيه الإنسان المصرى نفسه ، ويحترم ذاته وكرامته .

لم يفرغ بعد حديث المحرية ... فقد كانت معنى يلح على العقاد فى نثره وشعره وسلوكه وتصرفه .. كانت الحرية بالنسبة إلى العقاد قولاً وعملاً وكتابة لا شعاراً للزينة .

لقد ورد العقاد والمازني الأدب الإنجليزي وكثيراً ما كانا يقرآن معاً مرجعاً بعينه أي أن ثقافتهما الغربية واحدة أو متلاقية . وكانا في الحياة متلازمين على امتداد أربعين عاماً ... وكتب المازني كثيراً عن الحربة .. ولكنها لم تكن عنده الوتر المتوفز كما كانت عند العقاد .

عصفور المازني ( يذهب إلى حيث يشاء وينحلق في الجو ويسبح في الفضاء . ويبصر وهو ناشر جناحيه كل ما بين الأرض والسهاء . . . عصفور ينحدر على شعاع من نور الشمس أو خيط من ضوء القمر . . عصفور برفع منقاره وهو طائر ويتلقى في فمه الدقيق قطرة من المطر ... عصفور يحط على أعلى فنن في أسمق شجرة ، أو يهوى إلى الأرض ويخطو بين أغصان البرسيم فتحجبه ، ويضع بيضه الصغير في حيث يروقه أن يؤلف عشه . . و يمد منقاره إلى الماء حيث يجده و يمص قطرة ويتلفت ... عصفور لا يغير ثيابه ولا يبدل أفواف ريشه ولا يكون في رأى العين مع ذلك إلا جميلاً ... آه إنه روح الكون ولا شك في العصافير والسحب سابحة تجوب الآفاق ، وفي الأزاهر والأشجار التي لا تكون إلا عطرة . ولا تبدو إلا حالية مونقة ولا يعتورها قلق ، ولا يساورها اضطراب ) .

وعصفور العقاد بين الأيك والأيك ... بين السحب والروض .. بين الماء والشجر طائر مرفرف حتى بين الشباب والشيخوخة لا يسكن له جناح « مرفرفاً قط ما استقري.

طار وليداً وطار شيخاً بَينَ البَسسساتِين والغُدُر وهو سعيد سعيد لا يعنيه بل لا يخطر على باله الجنود والحشود والعروش والتيجان وما ينجم عنها ويعلق بها من مداهنة ومداراة وخوف وحذر وكل ما يكبل الإنسان من قيود تغتال حريته ووجوده:

حَطَّ على الغُصْنِ وأنْحدَر أَقلُّ من لمُحَةِ البَصَر منـــــرِّداً قط ما تَوَائِي مُرفرفاً قط ما اسْتَقَرَّ لكنُّها خِفَّةُ الغُمُـــــــر

كخِفّة الطُّفل في صِباه

ورُودُه نَفْهة فأخـــــرى يُقارِبُ السُّحْبُ ثم يَهوي أصدوقُ من سار في سرار ويَسْتَحِثُ الرياحَ ضَرْباً

من خوَّفَّ الطائر الصَّاير ؟ يُبشِّر الروضَ بالمطــــــرْ بين الحَيا العلب والشَّجَر بخافقيسم فتبتسسير 

سله عن الجُند والزُّمسر سله عن المُلك والسُّسرُر

لَمْ يَأْتِهُ عَنْهُمُ بِــــــلاغٌ ولا دليلٌ ولا خَــــــبَرَ 

ومع هذا لا تخلو حياته من المشاكل – وهل خلت حياة العقاد على الرغم من تركه للناس المناصب والمنافع والعروض ؟ فني حياة العصفور الصقر الكاسر، والنسر الجارح، والشراك والشباك.

حَبائل الدُّهْر قانصاتٌ من طار أو غاص أو خَطَر إنها الحباةُ ذُخرُ لصاحبها وحارش اللخر في خطر

وحين تهون على ناس أعمارهم يريقونها على الأرض ، أي على أعتاب المدوحين ، يرى العقاد أن العلير المغرد هو الشعر كله ( الأنه هو الطلاقة والربيع والطرب والعلو والتعبير والموسيقية . فمن لم يأنس به ، لم يأنس بما في هذه اللدنيا من طبيعة شاعره ولم يختلج له ضمير بما في الحياة من فرح وجيشان وتعبير) وهكذا وصل الطفاد بشعره ونثره بين عالم الطير وعالم الشعراء . إنه من

هذه الزاوية يذكرني بشيللي في قصيدته الجميلة عن ( القبرة ) . . إننا نرى القبرة

كثيراً ويبدو أنها دخلت في خية الروتين ولكن و شيللي ۽ شاعر لم ( تترتون ) رؤيته ... وكم غشى الروتين ، الرؤية وكم طمس أخرى . ولكن هذا بالطبع غير إشارات أخرى تزاوج بين عصفور العقاد وقبرة شيلئي . وليس بين عصفور العقاد وقبرة صاحبه إلا خط خلو بال الطائر من العروش وأصحابها والعروض والزيوف. ولكن العقاد يستقل بوصف حركة العصفور ودنياه كما يستقل ببعد آخر ... وهو آفة ( حبائل الدهر ) التي تقنص كل شيء مهما ابتعد بنفسه .. تقنص كل ( من طار أو غاص أو خطر ) …

العقاد منذ عشرات السنين يرى في الطير عوالم شتى :

كل إلْفُ له من الطير إلْفُ هكذا تَجْمُلُ الحياةُ وتَصفو أَمَلُ يرتَق ، وحب يُنسساجِي ولسانٌ يشسلُو وقلب يُرف بكَ خفٌّ الجناحُ يا أبيا الط ير وما كنت بالجنسام تخف لُطفُ روح أعار جنبيَّك ريشاً فمن الرُّوح لامن الريش لطفُ ليس يُنميكُ للسَّهاء جنساحُ بل غناءٌ عن الضياء يشسفُّ إِن مضَى الناس بعجبون قديماً كيف تَعْلُو؟ عجبتُ كيف تُسفُّ

حقًا إن الطيور فيها من جمال الصياغة وتنوع الشكل ووفرة اللون ، وخفة الحركة في الأرض ، ورفة الجناح في السهاء ما يجعلها من أجمل ما خلق الله . إن الريشة في حسن نظامها ودقته وحسمه ورياضة منحنياته ، وفي تمامه ، وملمسه ، وفي تماسك نسيجه ، مسرح كبير للفكر ...

فيض كبير تستطيع أن تسكبه ريشة من جناح طائر ....

ولأمر ما وضع المصريون القدماء قلب الإنسان في كفة ، والريشة في كفة .

إن القلب الذي يعادل الريشة في هذه المعانى له جنة النعيم ...

لو تأملنا الجناح لأحسسنا أنه موجة بحر في صورة أخرى من التشكيل .. كم في الطيور من سحر أشكال وألوان . إن الطبيعة في باب الطيور كالمغنى الشرقي الذي يسهر الليل مع الليل ( يقسم ) ويقول : يا ليل .

الطبيعة في باب الطيور تبدع أنماطاً مختلفة .

وفى باب ( الحيوان ) تخلق أنماطاً متعددة وكذلك فى باب ( الحشرات ) . والقرآن الكريم يقول : ( وما من دابة فى الأرض ولا طاثرٍ يطير بجناحَيْهِ إلا أممٌ أمثالُكم ) . ( سورة الأنعام : آية ٣٨ ) .

من معانى الطير عند العقاد ، من واقع عبارته ، ( العلو ) ..

إن الطير في طيره رمز للنفس الإنسانية في تحليقها وشوقها إلى السامي .. إلى العالى .. رمز تطلعها ...

لقد تصور الغزالى فى رسالته ( منطق الطير ) الطيور ، رموزاً ، للنفوس ... وكان هذا منطلقاً للشاعر الفارسى فريد الدين العطار الذى نظم قصيدته الرائعة منطق الطير ....

والروح أغلى وأعلى ما فى الإنسان ، صورها ابن سينا فى صورة طائر فى أبياته :

هبطت إليك من الهل الأرفع ورقاء ذات تعسسز و وترفسي محجوبة عن كل مُقلة عسالم وهي التي سفرت ولم تتبرقع وصلت على كره إليك وربما كرهت فراقك وهي ذات تفجع كما كان السهروردي برى الروح (عصفوراً) والجسم قفصا.

العقاد إنسان حساس وشاعر فى نظرته رهافة وشمول - ومن الناس من يستخدم عينه جهاز إخطار. إشارة فقط - فهى نافذة إلى عوالم شتى ونافذة على دنى عريضة. إن نسيج الحياة فيه من الطيور والنبات والإنسان. والنظرة المقتصرة أو المبتسرة تورث الاضطراب...

أن ندرك الطبيعة ككل هو الاتزان بعينه . فالحياة ليست أشتاتاً متفرقة ولكنها وحدة متكاملة . حتى ليقول العقاد للكروان :

أنا لا أراك وطالما طرق النّهى وحْى : ولم تظفَّسُ به عَيْسَانِ النّه وَاللّه و

فإذا ارتفع قليلاً كانت الطيور هي العصافير . . . أ را أهدى العقاد ، الكروان ، ديراناً كاملاً (هدمة الكروان) مع أن

بل أهدى العقاد ، الكروان ، ديواناً كاملاً (هدية الكروان) مع أن الشعر المصرى لم يلتفت إلى هذا الطائر المصرى حتى ليعجب العقاد في مقدمة الديوان :

من العجيب أنك لا تقرأ صدى للكروان فيا ينظم الشعراء المصريون ، على كثرة ما يُسمع الكروان في أجوائنا المصرية من شال وجنوب ! وأعجب منه أنك لا تقرأ فيا ينظمون إلا مناجاة البلابل وأشباهها

على قلة ما تُسمع في هذه الأجواء !

فكأنما العامة أصدق شعوراً من الشعراء ، الأنهم يلقبون المغنى بالكروان ولا يلقبونه بالبلبل ، فيصدرون عن شعور صادق ويتحدثون عا يعرفون .

إن كثيراً من شعر العقاد الذى لا يقرؤه الكبار يجب أن نعلمه الأطفال لنربطهم بروعة الحياة ، أو نعلمه الأم المصرية لتكون سباقة إليه قبل طفلها حين يكبر حتى لا يقول مقالة ذلك الذى قال عن أمه ، يكفيها فخراً أنى لها ابن ، امتداداً لادعائه النبوة .

من أوصاف الأدب العربي للسعيد ، القول : غنت بلابله . . . وهذا القول رمز عندى إلى أن داخل الإنسان فيه عوالم شتى منها، الطيور . . . فإذا كان سعيداً تغنى بلابله . . . وإذا كان تعيساً متطيراً تنعق في داخله البوم والغربان ، وإذا كان ثرثاراً تنق فيه الضفادع . . . وهو بالغناء والنعيق وبأشياء أخرى كثيرة ، إنسان . . .

إن في حديث العقاد عن الكروان تربية للوجدان . . .

والشعراء عندنا ينمون وجدان الناس على المستوى الأفتى . . . البارودى شاعر عظيم . . . نفض التراب عما عندنا من جيد . . . وهذه بلا شك مرحلة . . .

وشوقى عارض الأقدمين وتفوق عليهم أحياناً كثيرة . . . ووفر لشعرنا أصواتاً كثيرة وملأه موسيقية . . . وهذه مرحلة .

عندنا فى العربية رثاء كثير ولكن نادراً ما نجد موقفاً كبيراً أمام الموت. عندنا غزل كثير ولكن نادراً ما نجد موقفاً كبيراً أمام أجمل العواطف الإنسانية.

عندنا الكروان والعقاب والعصفور وكل ما ألم العقاد الشعر لا الكلام ، ولكننا مررنا به بلا عطف أو تفضلنا عليه بالوصف ولكن من الظاهر لأننا انشغلنا باللغة لا بآفاق النفس واللغة مطلب يسير . . .

هل يغترف الكوز من البحر وهوكنوز ، أكثر من قطرات ؟ . . ولكن الغواص إلى الأعماق يظفر باللؤلؤ والمرجان . . .

لماذا قال القرآن الكريم : ﴿ وَالشَّمَرَاءُ يَتَّبِعُهُمُ ٱلْمَاوُونَ . . أَلَمْ تَرَ اللَّهُمْ فِي كُلِّ وَادْ يَبِيمُونَ . . وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ ﴾ .

( سورة الشعراء : آيات ٢٧٤ -- ٢٧٦ )

لقد انتنى الصدق . . مثل هذا الشعر صناعة . . لقد أزرى القرآن عثل هذا الشعر وهو أروع كتاب لا من الناحية الدينية فحسب ، ولكن من الناحية الأدبية الفنية الجمالية . . . ولكنه رأى الشعر الجاهلي الموجود وقت نزوله هواية وغواية يتنزل بالنفس حين يرتفع هو كأدب حقيقي راق بالنفس ويسمو بها . . .

وحتى اللغة كثيراً ما أسأنا إلى الألفاظ والمعانى . . فحرفنا معنى الحنبلة إلى المحدلقة والصرامة الصارمة ، مع أن الإمام أحمد بن حنبل من أرق

الأثمة وأرسعهم أفقاً .

ولفظة (البركة) التي تعنى الزيادة والحير والنعمة أخرجناها عن مدلولها وأدخلناها في جو السبهللة .

ومثل هذا لفظ (الفن) الذي يعنى في التخريج الجديد ، البوهبمية .
فإذا لم نحرف الكلم عن مواضعه ، قلق به من التكرار المستوم، موضعه .
فنقول وتعيد حضارة سبعة آلاف سنة حتى باتت العبارة وكأنها اكتفاء
وإيحاء بالجهد الجهيد وبالتالى النوم والراحة . . . مع أن سبعة آلاف
سنة معناها عبء ومستولية وكنز يستوجب السهر للحفاظ عليه .

. . .

والعقاد الشاعر والكاتب والمفكر يقدس مع الحرية الفن والفنان: والشُعرُ من نَفسِ الرحمنِ مقتبَسٌ والشاعرُ الفلْ بين الناسِ رحمن والشعرُ من نَفسِ الرحمنِ مقتبَسٌ والشاعرُ الفلْ عند العقاد أعلى وأغلى من الأغراض والمنافع . . إنه الحياة مصفاة من الرتابة والآلية وغبار الاحتكاك اليومي . . . الفن عنده كشف لا وصف من الظاهر المخارجي . . .

(الأمة بغير علم ، أمة جاهلة ولكنها قد تكون على جهلها وافية المخلق والشعور . . . والأمة بغير صناعة أمة تعوزها أداة العمل ولكنها على هذا قد تكون صحيحة الحس صحيحة التفكير . . . والأمة بغير تعبير أمة مهزولة أو مشرفة على الموت ، وكذلك تكون الأمم التي خطت من الفنون لأن الفنون تعبير الأم عن الحياة ) .

وليس بفن عند العقاد الخطوط الصماء أو التصوير المحسوس . . .

ليس بفن عند العقاد ما لا يحمل رؤى ممتدة تصل قلوبنا بقلب الفنان . فالظمآن لا يجديه شيئاً وصف الماء ولكن يرويه الشرب . . المذاق . . المذوق بكل ألوانه شيء ليس في الكتب . . إنه كما يقول العقاد استعداد خاص وبذل خاص .

ليس المخطوط الصهاء ولكن أناقة المبنى ولطف المعنى وتصاعة الشكل . . حشد من اللخو والبشر .

اللخر حين تنبئق الراحة من فرط الدقة ، وتكسو البساطة غزارة التركيب كالزهر يهر بالألوان ، ولكنه بعد اللون عالم فسيح للفن . . وللعلم . . وللحياة . . أما البشر فسر من أسرار الشخصية المصرية . . إنه يغطى بحراً من الهموم . .

ولأمر ما يقترن فى ذهنى وشعورى ، الفن ، بالآية : (يرزق من يشاء بغير حساب ) فعطاء الفنان ، وقد يكون فى عمل واخد ، قدره وتقديره بغير حدود ، . . وإلا فأى حساب يقابل الموهبة نفسها ؟

يقول العقاد في غنائه للكروان إذ يرفرف في الهزيع الثاني :

يحِدُو الكواكب وهو أخنى موضِعاً من نابغ في غَمرةِ النَّسِيانِ ما ضَرَّ من غَنَي يمشل غنائسه أن ليس يَبْعلِشُ بِطشةَ العِقبسانِ

إن الجمال والفن قيمة كبرى عند العقاد . . . دونهما بكثير القوة والسطوة . . . ولغة الموسيق أغنى عنده من لغة الحروف : أغْنَى الكلامَ عن المقاطع واللَّنَى بَتْ الحزين وفرحـــة الجــذلانِ

وهو يقرن بين المعرفة والمرسيقي : مُعلمة الإنسان ما ليس يعلُّمُ أعيدي عليُّ القولَ أنصت وأستمع حمديشما يناغيني وأذكمر أننى وأوغيسل بالذكسرى فأزعم أنسسه أعيدي عليَّ الصوتَ أنظر لعلني

وقائلةً ما لا يُبعوج بِهِ الفَـــمُ حديثاً له ف نُوطةِ القلبِ ميسَمُ تَسمُّعتُه والقَلْب وسُنان بحلُ م قَديمٌ كعهُد القلب أو هو أقسدَم أَرى فَ لَنَابِا اللَّحسنِ مَا يُتُوسُّم 

والجمال والفن جوهرهما عند العقاد ، الصدق . . . إن مقياس العمل الفني ليس العرق كالأعمال اليدوية وحتى هذه ليس العرق وحده مقياسها فقد يعرق المرء الأنه يعمل خطأ . . ولكن المقياس أن يكون العمل إنسانيًّا أي مترعاً ببشرية العامل وحبه له ، وأن يكون الفن صادقاً وأميناً منبئقاً في لحظة خلوص . . . والخلوص نقطة لا ترى . . . نقطة تلاقي الكيان الإنساني بمذخوره ، مجمعاً ، في سن القلم أو الريشة عند ملامستها للصفحة أو اللوحة .

هنا يكون الفن عطاء قلب . . وفيوض روح . .

والفنان الصادق عند العقاد رؤية جديدة للحقيقة . . . كشعب لها في داخل نفسه وخارجها . . . فهو يتفتح بالبصيرة النافذة ، للحقيقة حوله وفي أعماق نفسه . حتى الصورة الفوتوغرافية محكومة برؤية المصور نفسه . ورؤية العقاد لكثير من أعمال الفنون التشكيلية وكتابته عنها ونقده التطبيق لها ، رؤية بصيرية ، وكتابه (ساعات بين الكتب) هو في

الحقيقة أيام بين المعارض والمتاحف أيضاً ، كما أن بيته ليس مكتبة أدبية ضخمة فحسب ، ولكنه بيت يضم مع المكتبة مجموعة موسيقية عظيمة ومجموعة لوحات تتقدمها لوحة (أنس الوجود) للفنان هدايت ولوحات من فن فنانينا شعبان زكى ولبيب تادرس ومحمد حسن حتى ليقول الفنان الأستاذ بدر الدين أبو غازى :

(ليس من جيل العقاد مفكر أو أديب مثله عكست كتاباته اهتاماته بالفنون وأفصحت منذ البدء عن وجهة نظر بل عن يقين في ضرورة الفن الممجتمع ، وعن مدلول الفن الجميل في نظره ، ومصاحبة العقاد في كتاباته تطلعنا على منهج متاسك في النظر إلى الأعمال الفنية . ويصدر عن خلفية فلسفية لمعنى الجمال عنده ، ويقدم أمثلة تطبيقية تشير إلى ذوقه ومطالبه من العمل الفني ، ويحدد مدارس وأعمالاً يؤثرها بحبه ) . لقد نقد العقاد ١٩٢١ النموذج الأول لتمثال نهضة مصر وأخذ على الفنان محمود مختار ما في أبي الهول في النموذج من ملامح بطلمية . . وقد وقع هذا النقد من الفنان المثال مختار موقع الأهمية العلمية وقد وقع هذا النقد من الفنان المثال مختار موقع الأهمية العلمية صورة مصرية فرعونية .

والعقاد الفنان داخله مملوم النفس بمجالي الطبيعة ونداءاتها فهو:

كلما أشرَق في الليل القَمرُ وسها الناس ولاذُوا بالحُجَرُ خِلت أرواحاً تداعَتُ للسَّمرُ وَهُراً تهدِس من حول زُمَسرُ

أن هذا الحُسْنَ لا يمضِي هَكَرْ حيثًا أُسْـفَــر نورٌ وانتشـــــــرْ

( ديوان وحى الأر بعين )

فى النور يحلو فى عينه . . عين الفنان كل شيء : فى الليلةِ الفَمْراء ما أُحْلَى النَّظـــر لكل شَيْء لاحَ فى ضوء القمــر حتى التَّرى ، حتى الحَمى ، حتى الحجر

فإذا تنفس الصبح تهلل العقاد وهلل للنور. . للحياة :

صَفْحةُ الجُوعلَى السَرَّر قاء كالخَسدُّ الصَّقبلِ للمستُّ الشَّمسِ كعيْن للمَّت نحو خليل للمَّت نحو خليل رجفَد الشوقُ اللَّخيل حيث يَمَّمت مسروج وعلى البعسادِ نخيل قل ولا تَحفِل بشيء إنما العَيشُ جَميل

(إنما العيش جميل) وهو الذي لاق فيه أهوالاً . ولكنه الفنان فيه الذي يحس (رجفة) الزهر و (هزة الشوق الدخيل) . إنه الفنان فيه الذي يسعده أبسط الأشباء في أعين الناس وإن كانت أكبرها في عينه هسو . . . .

حتى سهولة الكلمات في هذه الأبيات تنم على نفس راضية منبسطة متطلقة ، في ذلك الوقت على الأقل ، هذه البساطة تكاد تجعل الأبيات على غزارة مشاعرها عفوية . . . بريثة ، طفلة . . .

إنه العقاد الذي يرق هذه الرقة كلها في الشعر وهو نفسه العقاد



النلَى اشتغل بالسياسة على أنها قضية حرية . وفى سبيل هذه الحرية والوطنية فجر قنبلتين فى البرلمان فى ٢٣ بونية عام ١٩٣٠ مهدداً الملك فؤاد بتحطيم الرأس الذى يعتدى على الدستور ؛ فإذا بالوفد حزب العقاد تأخذه المفاجأة المدوية كالقصر سواء بسواء بل كان العقاد أحياناً يتعمد تصعيد الهجوم حتى لا يترك للوفد وهو حزبه طريقاً للمهادنة أو المساومة .

وكانت صبحة العقاد علامة كبيرة نبذت الأحزاب خلافاتها على أثرها لتلتق على طريق الدستور تعيده إلى البلاد .

وسرت البقظة في الحياة المصرية فظهر الفدائيون وسمع للمتفجرات دوى كأنه تجديد لدوى الكلمة المجلجلة . . .

وسارت المظاهرات .

وأسرّها القصر للعقاد . . . بل إن المعتدلين من نواب حزب الوفد استنكروا جرأته ! حتى رئيس الوفد لم يكن راضياً !

رئيس آخركان راضياً وملبياً ذلك هو الشعب .

كان العقاد على بسطة الجسم وفراهة الطول ، ضعيف البنية ، ضعيف الصدر خاصة ، يتوقى البرد والمحر ويتحرى ما يأكل وما يدع . . . ومع هذا استقبل المحكم عليه بالسجن ثابتاً من وثوق ، واثقاً من إيمان بالله والرأى والوطن .

لم تهدأ له ثورة داخل القضبان . . وحين انتهت المدة خرج من

السجن ليقول بيتيه العتيدين :

وكنت جَنينَ السَّجن تسعةَ أشهر وهأنذا في ساحة الخُلد أولــــد عِداتِي وصحبي لا اختلاف عليهمو سيعُهدُن كلُّ كما كان يَعهــــد

لجأ القصر إلى المصانعة فعرض عليه أن يكون مدير الإدارة العربية فرفض.

عرض عليه العارضون منصب مدير دار الكتب فرفض.

ويرتقى العرض فيا بعد إلى منصب مدير الجامعة فرفض !

وفي وزارة الاثتلاف الدستوري تعرض عليه الوزارة فيرفض .

لم يستهود منصب أو جاد أو منفعة فقد أسقط هذا كله من حسابه مع كثرة ما عرض عليه منه . . . إنه لا يريد لأحد عنده من نعمة تُجزى حتى الوفد ثار عليه حين أنكر منه ما لا يرضيه . . . فذا لم يدع استبداداً في أى صورة من الصور إلا حمل عليه مستجيباً لنداء الكرامة والفكر معاً . . . إنها رسالة الكاتب عرف الأمانة فيها ، وشرف الكلمة والرأى والضمير . .

(عباس محمود العقاد).

لو أن العقاد بتركيبته هذه ، جاء بعد القرن العشرين أى بعد أن فرغنا من عملية نفض الركام – فى الأدب والسياسة على السواء وإرساء قواعد النهضة والتطلع إلى الغرب ثم اللحاق به وما يجرى هذا المجرى فى الميادين الأخرى من مصاولات أدبية وتيارات فكرية . . إلخ لو جاء العقاد بعد مرحلته التاريخية التى شدته إليها وغمسته فيها بحكم منطقها . . . لو عاش متخففاً من هذا كله لأعطى العقاد عطاءه كاملاً بلا تشتيت أو تفتيت فى النفس والجهد . . . فعند العقاد من الأصالة

والفحولة الفكرية ما يعطى معه على الصعيد العالمي .

ولكن لعل هذه المرحلة التاريخية من حياة وطنه هي التي أصّلت دوره في حياتنا الفكرية بما أصّله من معان ومضامين وإرساء قواعد وأفكار.

إن الدكتور ( طه حسين ) أستاذ أدب .

أستاذ جامعة ورجل دولة .

أستاذ يشرح ويفصل ويطوف ويربط وينقد ويعرض . . . ويستوزر ويحكم ويتمتع بهالات وشيات .

الدكتور طه حسين بهذا كله أستاذ أدب ورجل دولة .

ولكن العقاد رجل فكر وراهب صومعة .

## البابالثاق

# اليخصيت الليسانية



#### الفصل الأول

### عبقريات العقاد

الكتابة عن العبقرية والبطولة أو العباقرة والأبطال خط واضح مميز في أدب العقاد . وهذا الخط له أهمية خاصة عند الدارسين، فهو عنوان تندرج تحته عناوين كبيرة من حيث الموضوع والدلالة . فالشخصيات الإنسانية التي كتب عنها العقاد منها ما هو أدخل في فن التراجم ومنها ما هو مزيج فني بين الترجمة والدراسة الأدبية . وهي في الحالين وعلى أي الصورتين مفتاح من مفاتيح نفسه هو ، وشخصيته هو ، بل لعلها أهمها جميعاً وأقربها إلى دخول عالمه . . . الأدبي والإنساني .

وليست الشخصيات التي كتب عنها العقاد كلها من طراز واحد هو طراز العبقرية والتفرد المميز أو الامتياز الفرد ، فقد كتب العقاد عن عمر ابن الخطاب ، وعن عمر بن أبي ربيعة ، بل ظهر كتاباه عنهما في وقت واحد . ابن الخطاب بما في شخصيته الرائعة من مذخورات للكتابة وموضوعات للقلم ، وابن أبي ربيعة . . يحسن بي أن أترك الميدان لفارسه ، يقول الأستاذ العقاد : ( ابن أبي ربيعة ولا ربب ظاهرة أدبة ، وظاهرة نفسية قليلة النظير في الآداب العربية ، وحقه في الدراسة كحق جميع الشعراء المعروفين بهبة الفن وصدق التعبير . . وإنه لني الطليعة الملحوظة من هؤلاء ) ( المعروفين بهبة الفن وصدق التعبير ، . وإنه لني الطليعة الملحوظة من هؤلاء ) ( المعروفين بهبة الفن وصدق التعبير ، . وإنه لني الطليعة الملحوظة من هؤلاء ) ( ا

<sup>(</sup>١) ص ٧ شاعر الغزل.

أما كون أبن أبى ربيعة شعره كله غزل وديوانه كله رسائل غرام فلا يئير دهشة عند العقاد : (لأنه كان يعبر عن حاجة من حاجات عصره تتسع لدواوين) (١٠).

فابن أبى ربيعة يستحق الكتابة بما يمثل من حقيقة عصره: (وإن لم يكن أفضل شعرائه نظماً ولا أبرعهم قصيداً ولا أقدرهم صناعة ، على إجادته الموفقة في أبيات ومقطوعات)(٢).

كماكان في شعره يمثل حياته هو أصدق تمثيل ( ر إن أصدق الشعراء فنا وحياة لمن تعرفه بديوانه وتعرفه لديوانه )

وكتب الأستاذ العقاد عن النواسي بما هو (شخصية ) يعرفها المتأدبون والقارئون والأميون على سواء بينهم وإن تفاوتوا بعد هذا في ناحيته الفنية .

(شخصية تحجب حقيقتها – على الشهرة والذيوع – أغطية كثيرة جعلت دراستها النفسية ودراستها التاريخية موضوعاً يستحق الكتابة بما يبرز من هذه الحقيقة من وراء تلك الأغطية المضللة . وحسب الكتابة أن تمحص حقًا وتدحض باطلاً وإن كان (موضوع) الحقيقة شخصية مأمونة كأبى نواس الذي لا يشفع له إلا عزو آفته إلى الضعف والشعور المغلوب لا إلى الشر والأذى )(\*)

ولئن كان حبه مشوباً بشهواته لقد كان لمحاسن الدنيا حب مطبوع

<sup>(</sup>١) ص ٢٩ شاعر الغزل .

<sup>(</sup>٢) ص ٦٢ لا ١

<sup>(</sup>٣) ص ٧ ډ ډ

فى وجدانه وذوقه ، وكان له فى تلك المحاسن كما يقول العقاد وصف يكسو الحياة زينة ويصقل ما اخشوشن من شدائدها وأكدارها على نفوس الأحياء.

ويتساءل العقاد في عطف ظاهر على الضعف الإنساني :

( هل زادت عيوب أبي نواس مقدار الرذيلة في الدنيا ، إن المقدار البختلف هنا مع المقدارين ، ولكنهم لا يختلفون فيا زاده من ثروة النفس والبيان) ( 1 ).

. . .

دراسة العقاد لطرز مختلفة من الشخصيات فيه لون من المقابلة يعمد إليها لأنها في نظره وتقديره (أنفع الدراسات النفسية فهى دراسة نافعة لفهم حقيقة الإنسان وفهم حقيقة الجماعات ، ونافعة لكل من يعنيه أن يحسن تقدير الأعمال الكبرى والدعوات الشاملة . . ونافعة لمتعبة العقل وتوسيع آفاقه ) (٢).

لقد تناول العقاد أتماطاً مختلفة من الشخصية وترجم لهذه الأنماط كلها بل ترجم العقاد للشيطان. ويبدو أن الشيطان أعدته مثاليات العقاد فكفر بالشر، وظفر بالعفو وإن كان هذا لم يدم طويلاً إذ غلب الطبع التطبع، فاستكبر وعصى فاستحال حجراً ولكنه الحجر الذي يفتن العقول والألباب من خلال الصور والتاثيل الذي يتشكل فيها.

ليس الشعر وحده من وادى عبقر ولكن الفن التشكيلي أيضاً . .

<sup>(</sup>١) ص ١٩٧ أبو نواس المحسن بن هالى .

<sup>(</sup>۲) ص ۱۸۳ د د د د

وقصيدة (ترجمة شيطان) فجرت في الأدب العربي آراء ومواقفت لعل أبرزها وأظرفها موقف الدكتورطه حسين فقد قال عنها: (... قصيدة لن ينقضي إعجابي بها . وقد أقرؤها عشرين مرة أو ثلاثين ... والسبب في ذلك أني أجد فيها كلمات قرأتها معنى جديداً ، أو معانى جديدة . ثم هذه الطرافة المدهشة . وتستطيعون أن تبحثوا عن مثلها في الشعر القديم فلن تجدوا لها شبيهاً) ومن أجلها قال : (ضعوا لواء الشعر في يد المقاد وقولوا للأدياء والشعراء : أسرعوا واستظلوا بهذا اللواء فقد رفعه لكم صاحبه ) .

وتهامس الخبثاء إنه يخلع عليه إمارة الشعر لتخلو له إمارة النثر .

وما كان العقاد أو طه حسين في حاجة إلى التقسيم أو المقايضة الأدبية فإن تصدرهما لدولة الأدب يغني فيه الواقع عن التنصيب والتلقيب.

ومن الطريف أن الدكتور طه حسين على إثر محاولات نقدية بينهما ، أنكر أنه بايع العقاد بإمارة الشعراء † في مقال له بجريدة الجمهورية .

\* \* \*

ما هو الخط الرابط بين الناذج المختلفة التي قدمها لنا العقاد ؟ لقد تناول ألواناً مختلفة من الموضوعات بينها من التباين ما بين فلسفة هيوم ومجون أبي نواس .

والعقاد لم يلتزم منهجاً واحداً في كتاباته اللهم إلا إذا استثنينا عبقرياته الإسلامية فهي تكاد تكون ذات طابع واحد .

ما هذه الأنماط . . ما هي ؟

ما هذه المناهيج ؟

ما هذه الموضوعات ؟

ثم ما هي القيم الفنية والإنسانية التي تعطيها ؟

ما مي الدلالات الكامنة فيها ؟

أسئلة يحاول هذا الكتاب أن يجيب عنها . . وأن يوفيها . .

تكلم العقاد عن سمو الإنسان فى محمد الرسول ، والمسيح ، وأبى بكر الصديق ، وغاندى ، والشيخ محمد عبده وعن عبقريته فى عمر ، وعن شاعريته فى عمر بن أبى ربيعة وجميل بثينة ، وعن إبداعه فى شكسبير وبرناردشو وجيته ، وعن طاقاته الخالقة والفائقة فى ابن سينا وابن رشد ، وعن علمه فى فرانسيس بيكون . وعن ملكات القيادة فيه . . فى سعد زغلول ومحمد على جناح ، وبنيامين فرانكلين .

كل في عالم، شخصية . . والشخصية في فكر العقاد وأدبه قمة الوجود الإنسائي . . تكامل الكيان البشري نحو قيمة جديدة . . . وينطبق هذا عند على الأمم كالأفراد . . . فالشخصية بالنسبة إلى الأمم خلق حضاري كالذي فعلته مصر والهند والصين في العالم القديم .

طريق طويل أو عوالم شتى . يضل فيها بلا مراء من لا يعرف كلمة السر. . أو سر الكلمة . الكلمة التي قالها العقاد في كل واحد من هؤلاء . هذا السر هو تقديسه للفرد وتقديسه للذاتية ، ذلك التقديس الذي

يقف وراء الكثير من آراته وكتاباته ، ولعله مفتاح أشياء كثيرة عنده . . فتمجيده للديمقراطية التي تكفل حرية القرد وأهم ما فيها عنده : (أن

يشعر كل فرد ، وكل فريق بأنه صاحب رأى فى حكومة بلاده وبغير ذلك لا تتحقق لها مزية ) فالديمقراطية بلغته الحاسمة الحتمية : (إما أن تكون ثقة شعبية أو لا تكون شيئاً ) وحيثيات هذا الحكم العقادى يفصله تفصيلاً كتابه : (الحكم المطلق فى القرن العشرين ) .

وحربه الشيوعية إذ يستحق كما يقول فى كتابه (أفيون الشعب) أن يسمى مذهباً هداماً كل مذهب يقضى على جهود الإنسانية فى تاريخها القديم والمحديث ، ولا سها الجهود التى بذلها الإنسان للارتفاع بنفسه من الإباحية الحيوانية إلى مرتبة المخلوق الذى يعرف حرية الفكر وحرية الضمير.

ثم ثورته على الشعر العربى التقليدى ومعظمه مدح بل إغراق فى المديح والتبعية يمسخ شخصية الشاعر ويذيبها فى شخص ممدوحه وهدر القيم الفنية فى أثناء هذا لأن الفن عند هؤلاء وسيلة لا غاية . .

وتقديره (العبقريات) أى التفرد أى الامتياز الخاص ومقايسه الفنية . . بل إن الإسلام نفسه لم يأت تفضيله له إلا باعتباره العقيدة المثلى للإنسان منفرداً أو مجتمعاً ، وعاملاً لروحه أو عاملاً لجسده ، وناظراً إلى دنياه أو ناظراً إلى آخرته ، ومسالماً أو محارباً ، ومعطياً حق نفسه أو معطياً حق حاكمه وحكومته . . أى أن شمول العقيدة فى ظواهرها الفردية وظواهرها الاجتماعية مما فصله فى كتابه (الإسلام فى القرن العشرين) ، هوالمزية الخاصة فى العقيدة الإسلامية ، وهوالمزية التى توحى إلى الإنسان أنه الخاصة فى العقيدة الإسلامية ، وهوالمؤية التى توحى إلى الإنسان أنه الخاصة فى العقيدة الإسلامية من فصام العقائد التى تشطر السريرة شطرين

ثم تعيا بالجمع بين الشطرين على وفاق .

والقرآن كتاب الإسلام من مزاياه الواضحة الجديرة بالاعتبار مزية (التنويه بالعقل والتعويل عليه في أمر العقيدة وأمر التبعية والتكليف). والتفكير فريضة إسلامية أي الذاتية أي احترام الإنسان.

وحين يكون العمل بالعقل أمراً من أوامر العفالق يمتنع على المخلوق أن يعطل عقله مرضاة لمخلوق مثله ، أو خوفاً منه ، ولوكان هذا المخلوق جمهرة من المخلق تحيط بالجماعات وتتعاقب مع الأجيال).

كل هذه الخطوط الكبيرة في شخصية العملاق الذي سافر إلى أسوان ، تنبع من حقيقة كبرى تملأ عليه نفسه وهي تقديس الإنسان . . وتقديسه للذاتية هو الذي جعله يرفض تعريف ابن خلكان لشاعره الأثير ابن الرومي ، مع ما في ظاهر هذا التعريف من مدح بالغ في رأى كل عين إلا عين العقاد . أما النظم العجيب والتولد الغريب والغوص على المعانى النادرة واستخراجها من مكامنها وإبرازها في أحسن صورة ، واستيفاء المعنى حتى لا يبتى فيه بقية . كل هذا مما يبهر القارىء ، يراه العقاد ناقصاً بل الناقص فيه هو المهم وهو الأجدر بالتنويه كما يقول . فالغوص على المعانى . . إلخ لهو لعب فارغ كلعب الحواة المشعوذين إن لم يكن على المعانى . . إلخ لمو لعب فارغ كلعب الحواة المشعوذين إن لم يكن صاحبه صادق التعبير مطبوع التمثيل والتصوير ، إذ المزية الكبرى صاحبه صادق التعبير مطبوع التمثيل والتصوير ، إذ المزية الكبرى جزءاً من حياته أيًا كانت هذه الحياة من الكبر أو الصغر ، ومن الثروة أو الفاقة ، ومن الألفة أو الشلوذ . وتمام هذه الطبيعة أن تكون حياة الشاعر أو الفاقة ، ومن الألفة أو الشلوذ . وتمام هذه الطبيعة أن تكون حياة الشاعر

وفته شيئاً واحداً لا ينفصل فيه الإنسان النحى من الإنسان الناظم ، وأن يكون موضوع حياته ، عمون موضوع حياته ، فلكون موضوع حياته ، فلا يخلى فديوانه هو ترجمة باطنات لنفسه يخلى فيها ذكر الأماكن والأزمان ، ولا يخلى فيها ذكر الأماكن والأزمان ، ولا يخلى فيها ذكر الأسان) .

والشعر الجيد يساوى عنده الطبيعة الفنية (أما المعاني والتوليدات فهى وسائل إلى غابة لا قيمة لها فيا تؤديه وتنتهى إليه ، ويستوى بعد ذلك من أدى إليك سريرة نفسه بتوليد وإغراب ومن أداها إليك بكلام لا إغراب فيه ولا توليد) ،

فالشعر من الشاعر هو إهابه الموصول بعروق جسمه المنسوج من لحمه ودمه ، وليس لباساً للزينة في مواسم الأيام ولا لباساً يلبسه للابتذال في عامة الأيام .

\* \* \*

حتى الصحافة لم تستطع أن تجنى عليه جنايتها على الأدباء ، فظل أسلوبه له طابعه الذى لا يتغير ، طابع الدراسة والاستقصاء والتسحيص ، وهذا صدى لفرديته واعتزازه بذاته حتى لتغلب شخصيته فلا تطغى عليها شخصية أخرى فردية أو معنوية . . إن الصحافة تغلب بالكثرة وهو معتكف متعال متفرد .

ومما يتصل بصفة (الذاتية) عند العقاد ، إيمانه بالإنسان . فالعقاد الكاتب السياسي الذي هز الوزارات والعروش كان لا يرى رأى من يبررون الكاتب السياسي . وكان يأخذ على الشيخ جمال الدين الأفغاني أنه أوعز

بقتل الشاه . روى لى مرة أنه شاهد فيلماً يقضم فيه (Attila) زور عدوه فتقزز من المنظر حتى لم ينم ليلته ، فلما وقعت حادثة دنشواى هزته هزا عنيفاً تضاءلت معه بشاعة هذا الحادث حتى خيل إليه أن إنجلترا لو تجسمت له لقضم زورها كما فسل (Attila) تماماً . لقد كان وقت المحادث في أسوان حين طلعت عليهم اللواء بهذا العنوان (يا دافع البلاء) والتفوا حول الجريدة أربعة يقرءون فأغمى على أحدهم وانخرط الباقون في البكاء . لقد سمعته يقول إن دنشواى أصابته بصدمة لم تتكرر في حياته . ومع أنها حادثة فردية وهناك من الحوادث القومية ما هو أضخم منها ولكنها ، من الناحية الإنسانية ، كانت تثيره وتفزعه وكان يتناولها بمنطقه المعهود وعقله الثاقب فيرى أن الاعتزاز بالقوة إلى حد الاستباحة . . المعهود وعقله الثاقب فيرى أن الاعتزاز بالقوة إلى حد الاستباحة . . . المتباحة كل شيء يجرح كرامة الإنسان . وكان العقاد مؤمناً بالإنسان إيماناً يبلغ حد التطرف والمغالاة من حفاظ على الكرامة والشخصية جعله يعنصب من التلويح البعيد غضبة إنسان آخر مما يجرح أو يسوء .

كان العقاد يتمنى على لودفع فى كتابه عن نابليون ألا يستطرد فى أسلوبه بتلك السهولة وذلك الانسجام ، وأن يعمد إلى التركيز من حين إلى حين (ليستوقف السياق المألوف ويطلع قراءه على مواضع الغرابة والتقديس فى البطل الممتازكما أطلعهم على شئونه التى تجرى فى الحياة عجرى العادة والعرف المشاع) (1).

وحجته في هذا أن (العرف المألوف لا يستفز القدوة ولا ينصف (١) ماعات بين الكتب ج٢ ص ١٤٥.

العظمة ولا يبعث الشوق إلى المعرفة ، فإبراز جوانب الغرابة والتنويه بها هو الأساس في تواجم الأفداد الذين ما كانوا أفذاذا إلا لأنهم غرباء يختلفون عن سواد الناس) (١).

الذاتية والشخصية الإنسائية هي محور تقديره وتفكيره. من أصالة ذاته هو وقوة شخصيته هو.

والعقاد أحب صفاته إليه: الشاعر. ولكل شاعر شيطان يسكن وادى عبقر -- هكذا يقول العرب -- وقد ترجم العقاد للشيطان. وحتى هذا يرى الأستاذ عبد الرحمن صدق أن (الشيطان الذى أحياه العقاد، وأماته، وصور لنا حياته هذا التصوير البديع، إلما هو شيطان العقاد وشعره... وهذه النفس الطامعة التي لا حد لآمالها. هذه النفس التي لا يرضيها شيء ولا تستريح ولا تطمئن إلى شيء ولا ترضى إلا لتسخط ولا تستقر إلا لتتحرك حركة لا حد لها، حتى إذا خرجت من الحياة وانتهى عهدها بالوجود، فإن آثارها لا تزال قائمة تعمل في النفوس وتغريها وتبعث فيها المحركة، وإن كان الشيطان قد استحال إلى رماد في القبر، هذا الشيطان هو سحر صاحب الفن. والذي نلحظه في كل أثر من آثار العقاد أو الشعراء النابهين أمثال العقاد).

لقد كتب العقاد عن والذاتية الإنسانية و في مجال تفردها بما فيه

<sup>(</sup>١) ساعات بين الكتب ج٢ ص ١٤٦ .

هو من التفود والامتياز وكانه يرى نفسه من خلالها أو يرى نفسه من خلال .

وهو بكتابته عن شخصية من الشخصيات فذلك علامة تقدير لأنها علامة طريق .

فابن رشد موضوع للكتابة بمكانته فى تاريخ الفكر الإنسانى إذ هو شارح المعلم الأول أرسطو وأكبر الفلاسفة الشراح أثراً فى الغرب من القرن الثالث عشر إلى القرن العشرين .

وهو موضوع للكتابة بمشاركاته في الفكر والفلسفة والطب والفقه وما يتخللها من معارف ، موزعة كالعلم الطبيعي وما إليه في زمانه .

وهو موضوع للكتابة بما رزقه من أنصار ومعجبين من أصحاب الأديان المالاثة ممن لم يرزق مثله فيلسوف قبله ولا بعده . وهو هو الذي كان له مصادرون ومضطهدون من أتباع كل دين ، وخدام كل سلطان . ولو أن المصادرين عملوا قصداً وعمداً على نشر آرائه وشروحه لفاتهم بعض النجاح وأخطأهم بعض التدبير كما يقول العقاد .

وآبن رشد موضوع للكتابة بما رزق من بعد الأثر واتساع مداه ، وبما رزقه من قوة الأثر وعمق البحث فيه وشدة المخلاف عليه . وبين مذين فروق يفصلها العقاد (فربما كان بعد الأثر واتساع مداه مسألة مسافات وأبعاد ، ولكن قوة الأثر وعمق البحث فيه وشدة الخلاف عليه شيء آخريقاس بدوافع الحياة والحركة النفسية ولا يقاس بالسنين والأمكنة . هو شيء في آفاق النفوس والعقول ، وليس في آفاق الفضاء أو صفحات

الأوراق ، وقد رزق ابن رشد من هذا الحظ النادر أوفى نصيب ، فما ظهرت فلسفته في مكان إلا انتصب فيه ميدان كفاح ، وكان الكفاح عنيفاً والاستبسال فيه من الجانبين على غايته في مجال الرأى والعقيدة .

فنى أوربا لم تنقطع المناقشة فى الفلسفة الرشدية من القرن الثالث عشر إلى القرن السادس عشر ، ثم كان لها استثناف فى القرن التاسع عشر على يد المؤرخ الباحث أرنست رينان (١٨٢٣-١٨٩٣م) صاحب كتاب حياة المسيح ، وكتاب ابن رشد والرشدية وغيرهما من كتب البحث والتاريخ . وشملت المعركة معسكر اللاهوت المسيحى ، ومعسكر اللاهوت الإسرائيلى

في وقت واحد ، حيثيات للشخصية كحيثيات الحكم سواء بسواء) .

وكتب العقاد عن محمد عبده ، إذ رآه (ينبوع قوة روحانية تطوى عوارض الزمن وصغائر الدنيا فيا تفيض به من حياة إنسانية ، يخلص لنا منها بعد تمحيص الجوهر - عن نفايات الأوشاب والأخلاط-أشرف ما تتحلى به نفس الإنسان ، في العالم الخالد الذي بذهب بالزبد ويبتى ما ينفع الناس).

كتب عنه إذ رآه (صورة بلتفت إليها طلاب القدوة الحسنة من أبناء هذا الجيل ، فيجدون أمام أعينهم - محمد عبده - إماماً هو أولى أثمة العصر ، أن يأتم به المقتدى فيا اضطلع من أمانة العقيدة وأمانة الفكر ، وأمانة الخير ، وأمانة المحتى ، وأمانة الإخلاص للخلق والخالق ، في كل ما يتولاه الإنسان - الجدير باسم الإنسان - من نية وعمل ، ومن

سر وعلائية ) (1).

<sup>(</sup>۱) کتاب محبد عبده.

ومن شخصيات العقاد خوالد ، في أعمالها من القيمة الباقية ما لا ينقضى بانقضاء فترة من فترات الثقافة الإنسانية أو الثقافة الأوربية مثل فرنسيس باكون .

واستحق ابن الرومي منه ما كتبه عنه بمزية (التفرد) بين شعراء عصره. فهو بينهم الشاعر الذي امتزج فنه بحياته أو انعكست حياته في شعره وتلك هي الطبيعة الفنية التي لا غني عنها للشاعر الحق ، والتي لا يكون الشاعر شاعراً إلا بهاء أو بنصيب منها، وهي مزية يستحق ابن الرومي من أجلها عند العقاد أن يكتب فيه كتاب مع أن حياته بأيامها المجردة (لا تخرج لنا قصة نادرة بين قصص الواقع أو المخيال).

ولكن هوانه على الناس لم يقعد به عند العقاد فعده عبقرياً نادراً بما ذخو به شعره من سمات حياته فكان (شاعراً في جميع حياته حيا في جميع شعره ، وإن الشعركان لأناس غيره ، كساء عيد وحلة موسم ولكنه كان له كساء كل يوم وساعة بل كان له ، جساً لا تكون بغيره حياة )(٢)

إن العقاد يعجبه التميز أمارة من أمارات الشخصية ولوكان هذا التميز في أخص علائق الإنسان. وأنا هنا ألمح جميل بثينة الذي كتب عنه العقاد باعتباره (أستاذ المدرسة الغزلية التي تجرى على طريقته في النسيب والتشبيب ، وهي مدرسة الشعراء الحبين الموكلين بمحبوبة واحدة

<sup>(</sup>۱) ابن الروبي ص ۳۳۳.

ينظمون الشعر فيها ولا ينظمونه في غيرها، وقلما يطرقون باباً من النظم غير باب النسيب ) .

بهذا استحق جميل شاعراً أن يكتب عنه العقاد .

قد تقول وما قيمة الغزل ليستحق صاحبه الكتابة والتاريخ ٢ وأقول قيمته أن الحب إذا صدق كما صدق من جميل له شأن كبير فى الحياة الإنسانية حتى ليعزو إليه رجال الاجتماع غير قليل من ألوان التطور في حياة الإنسان. وما جميل صاحب الترجمة ، إلا (الإنسان حيث كان ، واحد في كل زمان ومكان).

ثم تبقى لجميل سمة أخرى هى فى الحقيقة سمة للعصر كله الذى عاش فيه فكان هو بشعره ممثلاً لها ودليلاً عليها تلك السمة هى شيوع الغزل وأحاديث الغزل ومواقف الغزل فى بيئة الحجاز أو بيئة جميل حتى لا ينجو منها من عاش فيها ولوكان مطبوعاً على الجد والطموح كمصحب بن الزبير صاحب قصتى أم منظور والشعبى .

وهنا تكون الترجمة لجميل، « بعض تاريخ وصورة عصر ، .

\* \* \*

والعقاد يقسم النوابغ من أصحاب الرسالات والترجمات إلى فتتين : ( فئة تظهر في أوانها لأن أسباب نجاحها تمهدت وتم لها النجاح قبل فوات ذلك الأوان . وفئة أخرى تظهر لأن الحاجة إليها قد بلغت غايتها ، وهي التي تظهر لتحقق تلك الحاجة التي تبحث عن صاحبها ، وله منها معين يذلل صعابها ويهدى إلى طريقها ) . ه آية العبقرية عند العقاد سبق الرؤية فضلاً عن وضوحها فآية العبقرية أن (تلهم صاحبها ما يحسب اليوم كفراً ويحسب في الغد حقيقة من حقائق الإيمان والحكمة ومصلحة من مصالح الواقع والعيان) (١). وأجدر عبقرية عنده بإعجاب وتشريف معاً عبقرية (يلتقي فيها سداد الفكر بشجاعة الضمير) (٢).

وهذا يفسر قول العقاد بعبقرية الصديق وعمر والإمام فإنه فيا أحسب يريد بها فى هذا المقام بالذات ، الإلهام الربائى ووضوح الرؤية والتوقيعات فى الرأى ، والفعلنة الواجبة وبلوغ هذا كله مجتمعاً ومتفرقاً غاية تثير الإعجاب عند من خبروها بالتجربة أو السياع . ولا يتجاوز الأمر هذا إلى ضلاعة العقول، أو فتوحات العلم، لأن عصرهم كانت حاجته أشد إلى نور الهدى، وخلق النفوس، وإشاعة قيم جديدة وقد نجحوا فى هذا نجاحاً تحويلياً نقل قومهم من حال إلى حال يستحق من أجله أن يسمى (عبقربة ) لا سيا وأن نجاحهم له من المنكرين والجاحدين كفاء ما له من مؤيدين . وقبل هذا كان محمد عبقرياً بالدهائة التى تزكى السامع حين لا يخنى عليه أو عليها بواطن نفسه أو كوامن طباعه .

فقد كان عمرو بن العاص مغرى بالمال جمّاعاً له، وكان النبي عليه السلام (أدرى الناس بهذه الصفة في عمرو بن العاص قبل أن يعرفه

<sup>(</sup>١) الكواكبي ص ١٨١ .

<sup>(</sup>٢) الكواكبي ص ١٨٣ .

المسلمون أو المشركون بطول المراس وتعاقب الأعمال والمساعى وتفتق المطامع والآمال ، فولاه الإمارة في غزوة ذات السلاسل ، وقال له وهو يعرضها عليه في دماثة وفي حصافة معاً :

وأني أريد أن أبعثك على جيش فيسلمك الله ويغنمك وأرغب لك
 من المال رغبة صالحة و

فأجابه عمرو ، وهو يشفق أن يظن النبي بإسلامه الظنون :

ويا رسول الله ، ما أسلمت من أجل المال ، بل أسلمت رغبة فى الإسلام » .

فهون عليه النبي ما خامره من الظن ، ودفع عنه وهمه وهو يقول له :

-- « يا عمرو ، نعماً بالمال الصالح للمرء الصالح » (۱) .

ولم يحتج العقاد إلى إعلان العبقرية مع ابن سينا الشيخ الرئيس الطبيب الأدبب الفيلسوف الحكيم العالم . . العالم بالرياضيات والعلبيعيات والموسيق أيضاً ( لأنه كان طبيب العصر غير مدافع في الشرق كله ، ثم انتقلت تواليفه إلى الغرب فأصبح طبيب العالم بأسره زهاء أربعة قرون . ولم يشتهر أحد بهذه الصناعة مثل تلك الشهرة العالمية ، بغير استثناء أحد ، من أيام بقراط وجالينوس ) .

+ + +

أما من حيث المنهج -- أو ، المناهج ، في الحقيقة فقد نهج الأستاذ

<sup>(</sup>۱) عبرو ، ص ۲۹ – ۲۷ .

العقاد مناهج متباينة وفقاً لما تقتضيه طبيعة كل شخصية ، وطبيعة دورها ، وأثره ، وامتداد هذا الأثر في الزمان والمكان .

ومن هذا أن يضع الأستاذ العقاد الصورة فى إطار عصرها فحين يتكلم عن ابن رشد يرسم أولاً صورة للحركة العلمية فى نشأته ونضوجه ، ثم الحركة السياسية وتأثيرها فى الثقافة ، ثم الحركة الاجتماعية ، ثم أسرته . وبعد هذه الصور أو هذه الخلفية الواسعة للصورة الرئيسية يتكلم عن ابن رشد : آثاره وفلسفته ، وأثر الفلسفة الرشدية ثم قوة هذا الأثر .

ومع ابن سينا استهل بحديث عن الدولة والفلسفة . . . الدولة السامانية بخراسان ثم عن موقف المتقدمين عليه من مشكلات الفلسفة ( والمتقدمين عليه ) هؤلاء يعنى بهم العقاد ( أولئك الذين سبقوا ابن سينا إلى مثل موضوعاته وكان لهم أثر في تفكيره واعتقاده ) .

ثم تكلم العقاد عن حلول الفلسفة وأشهر أصحاب هذه الحلول فتكلم عن أفلاطون وأرسطو وأفلوطين ، والفارابي أو الفلاسفة المسلمين اللين تتلمذ لهم ابن سينا نوعاً من التلمذة .

أولئك أسلاف ابن سينا الفكريون، وبين مذهبه وبين كل واحد منهم مقاربة ملحوظة في بعض الأمور (فهويقارب الفارابي في التوقيعات الدينية ويقارب فرفريوس والأفروديسي في الرموز الصوفية ، ويقارب أرسطو في التفكير المنطقي ، ويقارب أفلاطون في النزعة الفنية) (١).

<sup>(</sup>۱) ص ۸۷.

ثم يمضى العقاد يفصل هذا تفصيلاً يقف وراءه علمه الموسوعي .

ولكن المقاربة بين مدهب ابن سينا وبين أسلافه لا تدل (على أنه كان متقيداً بمذهب أستاذ أو أكثر من أستاذ من هؤلاء الأسلاف الفكريين والروحيين ؛ لأنه كان يعارضهم كما كان يجاريهم ويوافقهم . وكانت أكثر معارضاته لهم فيا بينهم وبين الدين من خلاف ، فلم يكن لمذهبه الفلسني من حدود غير العقيدة الدينية وهي صحيحة عنده في جوهرها الأصيل لا خلاف بينها وبين القضايا العقلية في غير الظواهر والعروض ١٤٠٠.

ثم خلص العقاد بعد هذا للحلول التي ارتآها ابن سينا لمشكلات الفلسفة الإلهية وهي العالم ، والنفس ، والخير والشر، والحرية الإنسانية .

ثم تكلم العقاد عن (عقيدة الفيلسوف) . .

تكلم عن ابن سينا الطبيب .

وابن سينا الأديب . . .

وابن سينا ذي الشخصية الجامعة .

إذن، العظيم للبيئة والوراثة دخل فيه وإن لم يكن كل شيء أو أكبر شيء .

بل إن العظمة أو العبقرية في مفهوم العقاد هي شخصية فلاة متميزة بالتفرد الفوق . . شخصية فعالة بداتها وقدراتها في عصرها وغالباً يمتد قوة أثرها إلى عصور قريبة أو بعيدة . . . تغيب هي ويبقي الأثر .

وابن سينا بعد هذا عند العقاد (موسوعة حية وعبقرية ملهمة وعقل

<sup>(</sup>١) ص ٨٩.

فعال الأنه فعل في مجال الثقافة الإنسانية قصاري ما تفعله العقول ) (١١)... أما الفارابي فقد قدم بين بدى الموضوع بمقدمة عن تيارات الفكر العربي واتجاهاته من العصر الجاهلي إلى منتصف القرن الرابع الهجري وهو الوقت الذي وجد فيه الفارابي .

ثم عرف به وبنسبه ونسبته وبعدها اتجه مباشرة إلى مؤلفات الفارابي ليخصها بتفصيل . فالعقاد غير ملتزم خطًا جامداً لا يتحرك بل إنه يكيف الشخصية وفق ملابساتها الخاصة حتى لتحس معها ومعه أن كلاء له طابعه الخاص كشأنه في الحياة .

وفي كتاب التعريف بشكسبير تناول :

عصر شكسبير - الشعر والمسرح - أسرة شكسبير . . .

الرجل - الفنان - المؤلف - الشاعر - الخصائص والمزايا - مصادر الروايات - نسبة الروايات - تراث عالمي .

وأحياناً يؤرخ العقاد بين يدى الترجمة للمدينة مربى الشخصية ومهبط رأسها كما صنع مع عبد الرحمن الكواكبي .

والعقاد بين يدى الترجمة كثيراً ما يقدم دراسة للعصر الذى عاشت فيه الشخصية أو ما قبله، إيماناً منه بدور العصر والبيئة والعوامل المساعدة في فن تكوين الشخصية الإنسانية جنباً إلى جنب مع المواهب الخاصة والخصائص اللاتية .

بل يندر جدًا عنده : (أن يشتهر رجل أو يرتق سلم المناصب الرفيعة

ثم لا يكون للغصر أثر فى أخلاقه إن لم تكن أخلاقه كلها مشابهة لأخلاق عصره ، لأن الشهرة وارتقاء المناصب تجاوب بين الرجل وأهل زمانه ، وقلما يتأتى هذا التجاوب بغير مماثلة أو مقابلة بين الشيئين المتجاوبين) (١٠).

وهو يرى أن (كل رسالة فى عالم الفكر أو الروح هى رسالة توكيد وتقرير أو رسالة توسيع وتحويل ، ويندر جدًّا أن نرى فى عالم الفكر والروح رسالة ابتداء وابتداع لم يسبق لها تمهيد طويل ) .

ويزيد هذه الحقيقة توضيحاً فيقول: (إن الرسالات الفكرية أو الروحية تسبقها رسالات من قبيلها تتناول أطرافها ومبادئها وتهيئ الأذهان لانتشارها والتوسع فيها. فكل رسالة كبيرة هي بمثابة كتاب من أجزاء متعددة تترق من البداية إلى النهاية جزءاً بعد جزء ودرجة بعد درجة ولم يحدث قط أن رسالة فكرية أو روحية تعم الإنسانية ولدت فجأة أو خلقت خلقاً بغير سابقة عمهد لها الطريق وتهيئ طا الأذهان و(٢).

#### لا بد من تمهيد وارتباد واطراد:

وإذا كانت الشخصية متعددة الجوانب غنية باللمحات والقدرات فإنه يتناولها قيمة كبرى بطرد القول فيها جوهريًّا لا تفسده التفاصيل فهو مع بنيامين فرانكلين يعطى صوراً متتابعة لهذه الشخصية أو لهذه العبقرية دون أن يحفل فيها بسجل الأرقام أو بإحصاء الأيام ولم يكتبها ليبدأ فيها

<sup>(</sup>۱) برناردشو ص ۷ .

<sup>(</sup>٢) بيكون ص ٤٥.

بسنة الولادة ويختمها بسنة الوفاة ويمضى فيها مع التقويم شهراً بعد شهر وعاماً بعد عام ، ولكنه عمد إلى عرضها ( لحقة بعد لحقة تتم بها ملامح الصورة بعد الفراغ من النظر إليها ، وقد يتابعها القارئ فلا يفوته من ذلك سجل الأرقام ولا إحصاء الأيام وإنما يلم بها حيث يعبرها في طريقه ويستغنى عنها بعد ذلك إذا شاء الويبقيها على حد سواء )(1).

والعقاد في تراجمه الأدبية يحتم دراسة العصر الذي نشأ فيه الكاتب لأن (الكاتب قد يسبق عصره في أشياء ، وقد يتخلف عنه في أشياء ، وقد يخالفه في أشياء ، ولكنه لا ينفصل عنه كل الانفصال في جميع الأشياء . فلا بد بين الكاتب والعصر الذي ينشأ فيه من صلة ، نعرفها لمام التعريف به والاستدلال على مصادر أدبه وقواعد تفكيره . .)(٢).

تلك الصلة يسميها العقاد ( البطانة الثقافية ) . .

إنه ينظر بعين الاعتبار إلى فعالية البيئة الخاصة للفنان والبيئة العامة ، فكما قال فى حديثه عن برناردشو ( نشأة الكاتب فى بلده، ونشأته فى أسرته، ونشأته من أبويه ، ونشأته فى جيله السياسى ، ونشأته فى جيله الثقاف - كل أولئك على صلة وثيقة بعنصر من عناصر حياته أو عنصر من عناصر استعداده وعمله فى حياته الفنية والثقافية ) .

ويتعاطف العقاد مع الشخصية التي يترجم لها إذا لاح منها وقاء لإنسان . في أي مكان، فإذا كانت مصر أمل هذا الوقاء وفايته

<sup>(</sup>١) بنيامين فرانكلين ص ١٥.

<sup>(</sup>۲) برناردشو ص ۷.

أحس العقاد الأمركأنه دينه الخاص الذي يؤدى فيه واجب الشكر والجزاء . مثال هذا موقفه من (شو) ردًا على موقف شو الكريم من الأمة المصرية بعد حادث دنشواي .

ويراها كلمة واجبة فى كل ترجمة لبرناردشو تكتب فى مصر باللغة العربية وإن كان (التعريف بهذه الناحية الإنسانية لازم فيا يكتب عن برناردشو حيثًا كان كاتبوه)

. .

على أن العقاد أوضح بنفسه ، فى كتابه عن عثمان بن عفان ، طريقته فى الترجمة وغايته منها وهما يكادان يكونان شيئاً واحداً هو (التعريف بالنفس الإنسانية فى حالة من أحوال العظمة والعبقرية أو حالة من أحوال النبل والأربحية ، فإن جاوزنا هذا المقصد إلى غيره فإنما نجاوزه لجلاء فكرة تحيط بأطوار التاريخ الإنساني، وتخرجه من غمار التيه والظلمة ، وتسلك به مسلكاً غير مسلك التخبط والضلال) (٢٠).

وشرط العظمة عند العقاد فيمن ترجم لهم : (همة الجبابرة من رجال العمل ، وطموح المثاليين من المؤمنين بالفكرة).

يظاهر هذا ويقف وراءه خلق مكين (يقاوم كل إغراء ولا يتخاذل أمام الوعيد) .

وهو يرى فى عظمة العظيم أو عبقرية العبقرى صورة من صور العظمة الإنسانية، وهى بهذا وحده تستحق الوقوف عندها والكتابة عنها فضلاً عن (١) أنظر ص ١٦٠ . (٢) ذو النورين ص ٧٠

دلالتها في تفسير أطوار الأمم وأسرار التاريخ .

بهذا الاعتباركتب العقاد ماكتب غير ملق بالاً إلى غيره من اعتبارات يفسر هذا كتابته عن غاندى وعن محمد على جناح وبين الهند وباكستان ما بينهما فى تاريخ الإنسان ، لا رعاية للولة الهند أو باكستان ولا لمرجع من مراجع السياسة ، فني كتاب غاندى ما لا يوافق الهند ولا يوافق الباكستان .

\* \* \*

والأستاذ العقاد في كتابته عن العبقريات أو العباقرة يجمع بين فلسفتين متباينتين في تدوين التاريخ : هل البطل يصنع التاريخ أم التاريخ هو الذي يصنع البطل ؟

أوكما يتساءل العقاد في كتابه (محمد على جناح) (1) هل للبطولة شأن في حياة الأقوام أو هي في حياة الأقوام صفر على اليسار؟ هل المادة وحدها هي الترجمان المفسر للتاريخ، أو لهذا التاريخ مفسرات أخرى قد تهزم تفسير المادة وتنقضه وتتحداه ؟

الأستاذ العقاد يرى أن العبقرى الفنان يولد (كالغلة التي تنبت على غير قصد في فرع من فروع شجرة الحياة ، ثم تصبح الغلة مثلاً يحتذى وقالباً يصب فيه الأنداد والنظراء .

والبطل والعبقرى يتشابهان فى التفدية بكل شىء فى سبيل الغاية التى يقصدان إليها أو ينساقان إليها على غير قصد منهما ، والناس ينساقون معهما وأو أهلكتهم مطامع البطولة ، ومطالب العبقرية ) (٢),

<sup>(</sup>۱) ص ۱۷۸ . (۲) برناردشو ص ۱۲۲ :

وأرى أن البطل بعد الموهبة ، من صنح بيئته واللحظة المناسبة .

\* \* \*

ويفرق العقاد بين العبقرى والبطل بقدر ما بينهما من أفضلية العبقرى (فإن البطل قد ينحرف عن الجادة الكبرى مرضاة لكبريائه وسلطانه ، ولا يكترث العبقرى لجاه أو سلطان إذا حادا به عن غايته ، وهى خلق الأمثلة الجديدة والقيم البديعة فى أحلام الناس ، ثم فى واقع الحياة ) (۱) . وحين بعتمد كاتب ترجمة على آراء الناس فى الشخص موضوع حديثه فإن العقاد يعول أكثر على أقواله هو فى الناس (وإن الناس قد يغبنونه بعض حقه وقد يعطونه فوق حقه ، وقد يختلفون - بل لا بد أن يغتلفوا - فى النظر إليه .

أما أقواله في الناس فلن تظلم شيئاً في الإبانة عن مبلغ فهمه وطوية نفسه وطبيعة خلقه ومقياسه الذي يقيس به الرجال والأعمال من وحي تفكيره وشعوره وخلجات ضميره) (٢).

وحين تكون العبقرية عبفرية فنان العقاد يرى أعمال الفن ذات رسالة في تاريخ الفكر الإنساني تتحقق بإلغاء تلك الفروق والمفارقات وفي الذوق والتذوق و ودماجها الثابت وتعبر الزمن من فوقها ومن و رائها في حياة واحدة باقبة هي حياة الإنسان الخالدة في مرآة العبقرية الخالدة . وهي تؤدى الأمانة الكبرى في طريقها الثابت لا تعتمد على سطوة تحميها ولا تحفل من سطوة تنازعها وهذه هي أمانة الفكر الإنساني من قديم

<sup>(</sup>١) برناردشو ص ١٧٤ ، (٢) ص ١٧٦ .

الزمن سبقت دعوة الداعين وعظات الواعظين، وعرفت الإنسان (إنساناً) واحداً قبل أن يلفظ بها رسل الدولة وسماسرة السلطان مخلصين وغسير مخلصين.

واستدل على هذا بعالمية شكسبير وإنسانية عبقريته ، فرواياته (تنقل إلى اللغة العربية تامة محققة فى عهد استقلال ولم تنقل على هذا المثال خلال سبعين سنة فى عهد حماية أو احتلال .

سطوة الدولة لم تكن لها يد بالأمس في وترويج و شكسبير بين الفرنسيين والألمان والروس ، وسطوة الدولة لم تروجه بين المصريين وهم يعملون بأعينها ولا يفلتون من قبضة يدها .

أخلته الأمة حصة من التراث الإنسائي لا تنزل عنها ، ولم يفرض عليها ضريبة تدين بها لمن يغلبها ويتحكم فيها .

وتلك آية والفكر والإنساني في الآداب العالمية كل أمة تسأل عن حصتها منه ، لأنه تراث مدخر لجميع بني الإنسان ) (١).

يعرف الذكتور مصطنى سويف العبقرى الفنان بأنه إنسان (تنتظم علاقته بمجتمعه المخاص في صورة تعارض واختلاف يصحبه الشعور بالمحاجة إلى إنهاء هذا الخلاف وإقناع الآخرين بوجهة نظره .

فإذا صحب هذا الخلاف وما ينجم عنه من توترات وانفعالات عميقة وإذا صحب ذلك استعدادات خاصة ومجموعة من القيم تبرز

<sup>(</sup>١) التعريف بشكسبير ص ٢٢٥.

للعبقرى الناشىء تماذج معينة من الأشخاص يتعلق بهم ، انطلق هذا الناشىء أ يطلع على أعمالهم ويتمرن على الإنتاج فى الاتجاه الذى أنتجوا فيه ، محاولاً أن يقلدهم أحياناً وأن يتحرر من تماذجهم أحياناً أخرى .

حصيلة هذا أن العبقرية تفرد يؤيد استحالة التساوى بين الناس في المواهب ، بل استحالة إنقاص الفارق بينهم فيها فالعبقرية كما يقول وسدني هوك ، في كتابه « البطل في التاريخ » ليست حاصل مواهب مركبة ، وإلا فكم فيلق عسكرى يوازى ويعادل نابليون ؟ وكم من علماء الطبيعة العاديين بمكنهم أن يقوموا بالعمل الذي قام به انيستين ؟

إن أسئلة من هذا النوع لا تطرح للإجابة عنها إنما لتقرب إلى الأذهان حقيقة أن العبقرية شيء فريد) (١).

إن العبقرى ابن موهبته أولاً وإن كانت الظروف المساعدة تسعد بالتوفيق . (إن بعض فترات التاريخ هي بدون شك أكثر قابلية للتفاعل مع العبقرية على أكثر تنشيطاً لها وأكثر تحسساً لها من غيرها من الفترات فهي تمكن العباقرة كما تمكن العاديين من النجاح والفلاح وبالتالى لا يمكن أن تعتبر في تمخضها عن العباقرة بأنها المصدر المخلاق للعبقريات بأكثر مما يمكن اعتبار رقعة خصبة من الأرض تنبت عليها الأزهار النادرة والأعشاب الطفيلية العادية المصدر المخلاق لتلك الأزهار) (١).

<sup>(</sup>١) كتاب العبقرية في الفن ص ٣٧.

<sup>(</sup>٢) كتاب العبقربة في الفن ص ٣٧.

إن العبقرى ابن موهبته المخاصة أولاً وأصدق ما يكون هذا على أصحاب الفنون ومبدعها (فإن المتقاليد الفكرية والحاجة الاجتاعية وتنظيم المجتمع العلمي تأثيراً في مكتشفات العلماء أعظم من تأثيرها على إبداعات وابتكارات الفنانين ورجال الأدب . فإن الإبداع الجديد في شكله وأسلوبه الميزين له عن غيره في الميادين الأدبية والفنية هو بديهيا عمل قام به فرد . ومن السخف ، برغم كل اعتاد ذلك الفرد على حضارته واتكاله على ثقافته ، الاعتقاد بأن العالم خليق بأن ينع بعمل ذلك الفرد الفنان عن طريق شخص آخر لو أن ذلك الفرد الفنان لم يولد . فليس باستطاعتنا أن نتصور صورة سستين مدوناً ه الموناليزا ع بدون الرسام روفائيل وسقونيات بيتهوفن . أما في الميدان العلمي من جهة أخرى فإنه من المحتمل جداً أن يتم الوصول إلى معظم اختراعات أي عالم معين بواسطة أفراد آخرين ، عاملين في الميدان نفسه (۱۰).

وكتاب العقاد ساعات بين الكتب يكشف عن إعجابه الشديد ببلوتارك كما كان معجباً بلودفج وهما من أصحاب التعاطف مع العظمة ونفحها بالإنسانيات التي تقربها إلى القلب بما فيها من ملامع إنسانية هي خير ألف مرة من التطويب والتقديس الذي يفصمها من الناس ويرفعها ولكن إلى مراتب الغرابة والإعجاز المعزول.

و إعجاب العقاد ببلوتارك ولودفيج يعكس بطريق غير مباشر رأيه الشخصي و إعجاب العقاد ببلوتارك ولودفيج يعكس بطريق غير مباشر رأيه الشخصي (١) كتاب (البطل في التاريخ) تأليف سدني هوك، ترجمة مروان الجابري، مراجعة د . أنيس فريحة .

فى كتابة التراجم، فما كان ليعجبه هذا المنحى إن لم يكن فيه من رأيه مشابه ومن اتجاهه موافقات .

ومنهج البحث عن الفتات الإنسائي انتهجه و اندريه موروا و و ستيفان زفايح و و لودفج و كما أن منهج تفسير الأحداث تفسيراً عقليًا وكشف القوانين المتحكمة في سير الحوادث ومحاولة إيجاد ترابط بينها أخذ به المفكر الألمائي (اشبنجلر) ، ومن المعاصرين الأستاذان و أرنولد تويني و و بيتريم سوركين و وغير أن العقاد اختلف عنهم في عدم التزام الخط التاريخي حين زاد عليهم التفسير النفسي والخلق و والوصول إلى نتائج علم الأخلاق هو الصعب الجديد الذي لا يزال اليوم وبعد اليوم صعباً وجديداً إلى أمد بعيد).

الأستاذ العقاد يفسر التصرفات على طريقة التعريف المحدد وهو يريحك بإعطائك النتيجة والرد على أستلتك الحائرة وكشف الغموض الذي يلف عادة شخصية العظم .

هذا حين يعرض أندريه موروا التصرفات في شريط ويدع لك التفسير كما يدع لك تلوين فكره بنفسك . اندريه موروا يشوقك ويشدك إليه حين يجعلك تلهث وراءه لمعرفة النتائج والنهايات .

\* \* \*

وللأستاذ عبد الفتاح الديدى رأى فى تفسير ميل الأستاذ العقاد إلى كتابة التراجم والسير بعامة (١) وهو رأى أملاه حب وحماسه الشخصى

<sup>(</sup>١) عبقرية العقاد ص ٣١ .

العملاق، فجعله في مقام الدفاع عنه أمام أصحاب الشهادات بمن لم يعطوا عطاءه للعلم والأدب ، يفسر انجاه العقاد إلى التأليف عن الشخصيات وعمل ترجمات حياة للشعراء والأنبياء وكبار المفكرين ، برغبة التعويض وكأن العقاد تنبه إلى شي هام جداً في حياته (وهو أنه هو نفسه الذي لاشهادات له يقوم بمنح الشهادات إلى كبار العباقرة والمفكرين والقواد والشخصيات ، لقدكانت ترجمته وكتابته لسيرة من السير نوعاً من الشهادة للشخصية التي يكتب عنها . واختص باكتشاف الجوانب الرائعة في كل شخصية من هذه الشخصيات حتى أحس العقاد بأنه يستعرض ملامح من يترجم له على نحو يثبت عبقريته في ناحية من النواحي ولا يبزه فيها أحد ) (١٠)

واستهوت الأستاذ الديدى ، الفكرة على ما يبدو فاسترسل يقول : (كانت كتب العبقريات ودراساته عن ابن الرومى وجوته وشكسير وبرناردشو ترفعه إلى مستوى من يقدم إلى هؤلاء جميعاً الشهادات التي تميزهم بالعبقرية والنبوغ والامتياز ، ووجد للله كبيرة فى كتابة التراجم والسير . غذا كان حماسه فى إثبات دعواه اللى يفتتح بها ترجمته لكل هؤلاء نوعاً من استعراض قدرته وقواه العلمية فى إثبات كفايته هو نفسه فى تقدير النابهين والأذكياء وكأنما يقدم فى كل كتاب دعوى تشبه دعوى الأكاديميين فى بحوثهم الجامعية للدكتوراه ، وكأنما يفتقر هؤلاء العباقرة إلى شهاداته التى لولاها لظلوا مغموطى الحق مجهولين من الناس . فدراساته هى شهادات لمن تلزمه ورأيه فى شمخص ما يكاد يكون من الاتزان والدقة هى شهادات لمن تلزمه ورأيه فى شمخص ما يكاد يكون من الاتزان والدقة

<sup>(</sup>١) الرجع السابق ص ٣٦.

بحيث لا يصح له أن يجتح به نحو الهوى في معاملة معاصريه) (١).

وعندى أن العقاد كانت ثقته فى نفسه وعدم مبالاته فى الوقت نفسه برأى الآخرين فيه ، مدحوا أم قدحوا ، لا تتفق معها الرغبة الحادة فى إثبات تفوقه وهو لا يحتاج إلى دليل . ولا أحسب أنه كان يفكر فى الشهادات وأصحابها ويشغل نفسه بهذا إلى الدرجة التى يكرس نفسه وجهده فى كتابة تراجم وسير لمجرد الإحساس بإعطاء شهادات لأصحابها الأعلام .

لم كل هذا ؟ أليس الأسهل لو حاكت بصدره يوماً هذه الرغبة أو هذا الشعور أن يقبل منصب عمادة كلية الآداب التي عرضها عليه محمد محمود باشا ورفضها ؟

إن هذا المنصب بالذات خليق بأن يشيع رغبة الاستعلاء على الشهادات ورغبة إعطائها لمحبيها والراغبين فيها والمستعزين بها .

وقد يفسر برغبة التحدى والاستعلاء على حملة الشهادات ، الكتابة عن أصول البحث العلمى عند أكبر دارسى المنهج فى العجمر الحديث وهو فرنسيس بيكون أستاذ المناهج والأصول الفعلية للأبحاث والدراسات ، ولكن الأنبياء ، يجوهم الخاص وواقع عصرهم المعين ليسوا بحاجة إلى شهادات أو تزكية ، بل إن خيرهم (الأمى) اللي دانت به العلماء .

إن الكتابة عن الأنبياء والشخصيات الدينية تحتاج إلى فيض فياض من العاطفة قبل أي سبب آخر .

<sup>(</sup>١) كتاب (عبقرية العقام).

ثم إن الكتاب الباقى إن صح أن يكون شهادة ، فهو شهادة لصاحبه أولاً بما فيه من دلالات القدرة .

قد يفسر برغبة التحدى والاستعلاء مشاركاته المتنوعة الخصبة العميقة، في موضوعات كثيرة تنتمى إلى العلم مرة وإلى الفن تارة بما يحسب التخصص في واحد فقط منها ، مزية لصاحبه كأنما يقول (وفي الناس واحد كالألف). ومن هذا صولات العقاد وجولاته في ميادين أصول الفلسفة ومذاهبها وفي تحليل جزئياتها الخاصة بالسببية وعناصر الوجود وطبيعة المحياة ونظريات نيتشة وشو بنهور وكانت وداروين وآراء استيوارت مل ، وهيوم .

لقد كتب العقاد عن أشخاص بينهم من الاختلاف ما بين عمر ابن المخطاب وعمر بن أبي ربيعة كما أشرت ، إذن ملاك الأمر قدرات فيه وهبها يجلوها بقلم موهوب ولا يعنيه بعد هذا أن يعطى بها شهادات - أو يأخذ عليها شهادات .

ثم هوكما يقول الأستاذ الديدى - وهنا أتفق معه - صاحب فكرة تبدو من وراء الكلام الذى يورده على لسان غيره . فهوكاتب ذو اتجاه ، وكثيراً ما يسقط هذا الاتجاه على الذين يترجم لحم حتى لتحسبه هو نفسه المتكلم وليسوا هم . وفي أغلب الأحوال كان ينطق في الكلام عن تجاربه الشخصية إذا ما تشابهت مواقفه ومناسباته الجزئية مع ظروف الإنسان الذي يترجم له . وهنا تقترب الترجمة من الفن القصصي الذي كثيراً ما يكون البطل فيه صورة من المؤلف .

وعندى أن كتابة العقاد للتراجم والسير إنما هي لون من تجميل الحياة

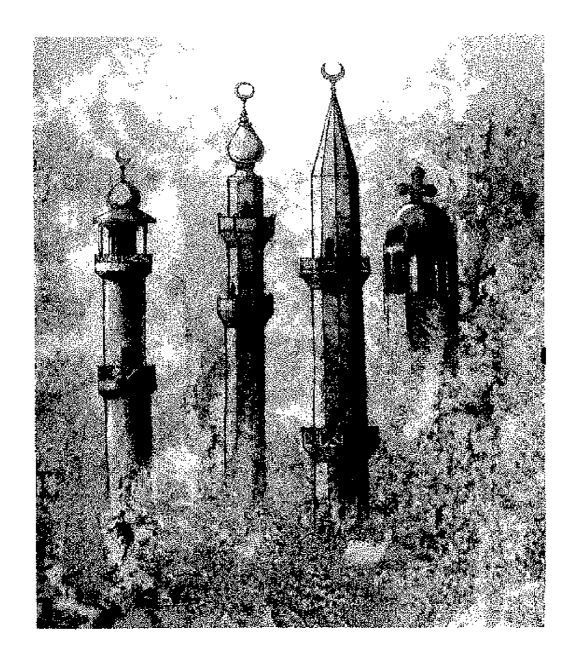
باللهن وبالصدق معاً بخلص إليها عن طريق التراجم كما يخلص إليها فنان آخر عن طريق النحت أو التصوير أو الغناء . ( فكل حياة - كما يقول - خلت من الجمال الفني ومن الصورة المثالية التي يسبغ عليها ذلك الجمال هي حياة فاترة أو حياة ناقصة لا تستحق أن تعاش . وإنما هو مقياس الحياة التي تكتب عنها التراجم والسير هي الحياة التي تعاش ) .

وكتابة العقاد للتراجم سبيله وسبيلنا معه إلى النفاذ إلى النفس الإنسانية وسير أغوارها ، والنفس الإنسانية غاية ما يشغل الإنسان ويستثير اهتامه وعطفه وتقديره .

وكتابة العقاد للتراجم إنصاف واعتراف

وكتابة العقاد للتراجم وفاء وحث على الاقتداء برسم الصورة وتمجيد البطولة وغرس الأمل في الإنسان والإيمان به ، على الرغم من نواحى الضعف فيه وجواز الخطأ عليه . وما بالقليل هذا في دفع مسيرة الشعوب وتغذية مطامحها .

. . .



### الفصل الثاني

# عبقرية المسيح

عالية تعلو خمس قامات وتزداد . . .

باقية تبتى خمسة قرون ثم لا تصير إلى نفاد . .

كريمة ، تؤتي من تمراتها ما تشتهيه الأنفس وتشتبي به طيب الطعام ، سعيدة تؤتي من عصيرها النور والطب ومسوح الإهاب وجبائر العظام .

من خشبها صور المحاريب وأعواد المنابر .

ومن ورقها أكاليل الأبطال وتحيات البشائر .

وتنشابه بركتها على الأبطال الأقدمين فيتمسحون بطيبها طلباً لقوة النفس وقوة الجسد وهم يقبلون على الصراع ويتناضلون ، وتتشابه بركتها عليهم كرة أخرى فهم يعلنون السلم ويرفعون غصن الزيتون .

بوركت في وحى المعابد والضيائر، وبوركت في رموز القرائح والخواطر، فلم يعرف الناس أمنية لا يرمزون لها بسياتها وأسمائها . ولم يذكروا نعمة لا يذكرونها بنعمائها : رمزوا بها إلى الضياء ورمزوا بها إلى السلام ، ورمزوا بها إلى المخير والرخاء ، وتؤودوا منها في البادية والحاضرة ، وادخر وها للدنيا والآخرة ، واتخلوها للمصابيح في محاريب الصلاة والتسبيح ، ورجعوا إليها باسم من أقدس الأسماء ، هو اسم « السيد المسيح » .

بهذا الشعر الرفيع قدم الأستاذ العقاد بين يدى عبقرية المسيح . وقد استحقت شجرة الزيتون هذا الوصف في أدبه بما وهبت من مسحتها للرسول الأمين .

ولو لم تكن « للزيتونة » إلا أن هذا الاسم المبارك مردود إلى مسحتها وبركتها لاستحقت به المخلد المصون ، خضراء على مدى السنين والقرون .

\* \* \*

تناقض وصف الواصفين للسيد المسيح والكاتبين فقال قوم : بأنه وسم وقال الآخرون : دمم .

ومال العقاد إلى الوسامة بما ساق بين يدى الرأيين من حجج المنطق. ولكنى أحسب أنه مال إليها أيضاً باعتزازه الكامن بفردية العظيم وتفرده .

فالعقاد من بين الأقوال والأوصاف التى تتعلق بالمسيح ثم من بين ما استخرجه لنفسه من أقواله هو ومنازعه ، رأى المسيح مأنوس الطلعة يتكلم فيوحى الثقة إلى مستمعيه . . (مواهب نفس) ورآه فصيح اللسان سريع الخاطر له قدرة على وزن العبارة المرتجلة الذا ؟ ( لأن وصاياه مصوغة في قوالب من الكلام الذي لا ينظم كنظم الشعر ولا يرسل إرسالاً على نسق ويغلب عليه إيقاع القواصل وترديد اللوازم ورعاية الجرس في المقابلة بين السطور > (١٠).

ورآه ذواقة للجمال محبًا للأزهار والكروم والرياض والمروج حتى بلغ من حبه الطبيعة أنه كان يتخذ من السفينة على بحيرة طبرية ،

<sup>(</sup>١) عبقرية المسيح ص ٩٣.

منبراً يخطب منه المستمعين على شاطئها المعشوشب (كأنما يوقع كلامه على هزات السفينة وصفقات الموج وخفقات النسيم )(١).

ورآه جداباً بما يبسطه من طمأنينة عوما يشيعه من حنان الطهر والقداسة . ورآه وديماً وأعلى ما تبلغ الوداعة فيه ذروتها حين تصير رحمة بالخاطئين والعاثرين (وهي الرحمة التي تبلغ الغاية حين تأتى من رسول مبرأ من المخطابا والعثرات ) (۲).

والإنسان في صورته العليا عند العقاد - من خلال المسيح - هو الذي يجمع بين القسوة والرحمة في إهاب واحد. فليست المثالية أن يكون طرازاً غير بشرى ، ولكن المثالية أن يكون بشراً يخضع لنواميس البشر ثم يجالد الضعف الكامن في الغرائز وينتصر عليه ما استطاع وحين لم يستطع يكون الأمر قد جاوز حده إلى الحد الذي ينفي العجز عن القدرة فلا يكون عاجزاً من لا يستطيع .

من هذا أن المسيح (الوديع الرحيم كان يعرف الغضب حيث تضيع الوداعة والرحمة).

ومن هذا أن المسيح وهو من أصحاب الرسالات بما تتطلبه الرسالات من استبسال كان يشكو حزنه و بثه حين أحدق به الخطرة وأنه كان بدعو الله أن يجنبه الكأس الذي هو وشيك أن يتجرعها. ( فليس الإقدام على الجهاد أن تتجرد التفس من طبيعتها في وجه المخاوف والمتالف ، وليس

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١٤ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٩٥ .

محظوراً على النفس فى سبيل ذلك الجهاد أن تأخذ بالحيطة أو تلوذ بمن تحب وتستمد العون من عواطف المحبين ، وإنما المحظور عليها أن تخشى المخطر على الجسد حيث تجب الخشية على الروح.وفي غير ذلك لا خشية ولا مخاطرة ولا ملام ١٠٤٠.

فالعقاد يدور حول الشخصية ويلف طويلاً بعين لماحة وأذن مرهفة . إنه يتسقط كل حرف يخرج من قمها في سبيل الوقوف على سرها أي مفتاح الشخصية ليدخل إلى رحابها وشعابها ؛ فاتحاً به كل قول مستغلق ، أو تصرف يحتمل التأويل والتعليل .

وقد وجد هذا المُفَتَاح في شخصية المسيح في (ابتهالة) كان يرددها في أخريات رسالته وهي قوله: (اللهم جنبني هذه الكأس، لكن كما تريد أنت لاكما أريد).

لأنه يرى أن القاعدة الأساسية فى طبيعة الرسل هى أن الشك أخوف ما يخافونه ، وأن استبقاء الإيمان غاية ما يبتغونه وعلى ضوء هذا رأى موضع الشبهة فى نفس المسيح : (إن السلامة هى ما يريده ، وإن النكول هو طريقه إلى اجتناب الكأس فليكن مسيره إذن فى غير هذا الطريق وليكن التسليم هو طريق الإيمان (٧).

والعقاد يدوس الشخصية الإنسانية بوجدانه وعقله معاً. وعقله دائماً منطق استقرائي فهو يؤمن بر اطراد السنن الكونية في المحوادث الإنسانية

<sup>(</sup>١) إَلَيْرِجِعِ السَّابِقِ مِن ٩٦ .

<sup>(</sup>٧) المرجم السابق ص. ٩٩ .

الكبرى فلا يحدث طور من أطوار الدين أو الدنيا إلا سبقته مقدماته التي تمهد لحدوثه ، وجاء سريانه في العالم على وفاق لوازمه ودواعيه لا ١٠.

حتى العصور التاريخية لها عنده مفتاح هو هنا «آفاتها البارزة» التي تكون علامة طريق ونقطة تحول .

وهويهتم بهذه الظاهرة اهتهاماً خاصاً في سير الأنبياء وتاريخ الرسالات . ويبدو من استقراء كتابات العقاد أن آفة كل عصر عنده هي انتقال الحضارة من الداخل إلى الخارج أو من النفس إلى الجسد فتصير إلى (أشكال وقشور حيث لا جوهر هناك ولا لباب) .

وهنا تغيم الرؤية أو تتضح ولكنها في الحالين تحلم بالخلاص .

وهنا يكون ظهور الرسل أو المصلحين أو الأفذاذ ضرورة يقتضيها عصرهم ونتيجة تسبقها على لم تكن سبقها بالفعل ، ومنذ أمد طويل ، مقدمات .

والعقاد الذي له في ذهن الكثيرين ، خاصة من لم يعرفوه عن قرب ، صورة قوية صارمة ، تعجبه السهاحة في نفوس السمحاء عواللين والعفو يصدر من الأقوياء القادرين على العقاب .

فنى كتابه عبقرية المسيح كانت سماحة السيد وإنسانيته سر عبقريته عند العقاد . . إنسانيته الغفور التي علمت ناساً في عصرها من دروس الحقاب .

والمثل عند العقاد : المرأة . . المرأة التي كانت ضحية الضحايا في

<sup>(</sup>١) عبقرية المسيح ص ١٠١ .

ذلك العصر لأنها لم تزل ضحية الضحايا فى كل عصر يطغى عليه البذخ من جانب، ويطغى عليه الحرمان من جانب، ويعم الرياء فى كلا الجانبين ، ولم تزل فى كل عصر كذلك العصر تبوه بشقاء الفتنة على ألوانها . . فتنة الغواية ، وفتنة الفاقة ، وفتنة الأسرة المنحلة ، وفتنة الحيرة التى تعصف بالثقة والطمأنينة ألزم ما يلزم المرأة فى كل زمان .

ونظرت تلك الفريسة التي لاحقتها اللعنة أحقاباً بعد أحقاب وأطبقت عليها الفتنة في ذلك العصر خاصة آكاماً فوق آكام - فإذا (حنان طهور يغمر ضعفها ويجبر كسرها ويمسح اليأس من قرارة وجدانها ، ويشيع الأمل في رحمة الله بين جوانبها . فعلمها درس من دروس الحب القدسي ما لم تتعلمه من دروس العقاب في شريعة المنافقين وموازين المقسطين . وبرزت على صفحة الزمن في ساعة من ساعات ذلك العصر الجريح صورة مشرقة زالت شرائع الهيكل ، وزالت شرائع رومة ، وهي باقية عالية : صورة الغفران ماثلة في شخص الرسول الكريم ، وصورة التوبة ماثلة في شخص الرسول الكريم ، وصورة التوبة ماثلة في شخص الرسول الكريم ، وصورة التوبة ماثلة في شخص فتاة منبوذة جاثية على قدميه ، تسكب عليهما الدمع والطيب وتمسحهما بغدائر رأسها (١٠).

حقًا من أحب كثيراً غفر له الكثير من خطاياه كما قال السيد ، ولكن العقاد حتى في مواقف الطيبة والسياحة يأبي إلا أن يقربها بالذكاء صفته المفضلة بين الصنفات النوايخ فهو لم يكتف بغفران السيد لمخاطئة تتمسح بأعتابه وتتعلق بأهدابه ، بل وقف وقفة أطول ، بموقف من مواقف

<sup>(</sup>١) للرجع السابق ص ١٢٢.

الذكاء والنفاذ نجمع فيه السيد وأخفق متحدوه الذين تعمدوا - وهو فى الهيكل - أن يضطروه إلى موقف الحكم أو إنكار الشريعة . فاقتحم عليه الكتبة والفريسيون درسه ومعهم امرأة يدفعونها إلى وسط الحلقة ، وراحوا بتصايحون : أيها المعلم هذه امرأة أخذت وهى تزنى ، وقد أوصانا موسى أن نرجم الزانية ، فماذا تقول أنت ؟

ماذًا يقول هو؟ ما بالهم يسألونه ويستأذنونه وهو لا يملك أن يمنعهم لو ذهبوا بها إلى قضائها ؟ إن الشرك مكشوف على وجه الأرض وليس منه مخرج فيا حسبوا وخمنوا . إن قال : أرجموها فذلك حق الولاية يدعيه ، وإن قال أطلقوها فتلك شريعة موسى ينكرها فى قلب الهيكل فكيف المخلاص من جانبي الشرك ، ولو أنه مكشوف معروف .

سبق إلى ظنهم كل خاطر إلا أنه ينتمى من القضية إلى حل لا يدعى به السلطة، ولا ينكرها، ولا ينساق فيه إلى مجاملة الرياء بالدين ، والكبرياء بالتقوى ، ولبثوا يترقبون ولا يدرون كيف يخرج من المأزق الذى دفعوه إليه . وهو يستمع إليهم ويخط بأصبعه على الأرض حتى فرغوا من جلبتهم وسؤالم ، فوقف ورد عليهم رياءهم في وجوههم وكسر الشرك بقدميه من كلا طرفيه وهو يقول لم : (من كان منكم بلا خطيئة فليتقدم وليرمها بحجر) . ما أروع حديث العقاد بعد هذا وإن طال الاستشهاد .

لا ينقض شريعة موسى دولا يدعى تنفيذها ، ولا يجامل رياءهم ، بل يدعهم هم يجاولون المخلاص من المحيرة والمخجل بالزوغان .

ويقيت المرأة المسكينة واقفة وحدها أمامه فسألها سؤال العارف .

أين المشتكون منك . أما دانك أحد ؟ فقالت : لا أحد أيها السيد فأرسلها وهو يقول : ولا أنا أدينك فاذهبي ، ولا تخطئي .

(نعم لا يدينها ولا يحسب عليه أنه لا يدينها في تلك القضية ولوكان هو قاضيها لأن القاضي لا يدين بغير شكوى وبغير شهود وبغير بينة) (١٠). الذكاء ووضاءة التفكير والتعبير من علامات الشخصية التاريخية عند العقاد فعبقرية المسيح ترى ، فيا يرى ، في الردود السريعة والأجوبة المسكتة (التي تدل إلى جانب أدلة كثيرة على الشخصية التاريخية).

بإشراقات الذكاء وعطاء القلب والضمير أثبت السيد المسيح وجوده التاريخي وجلاله الأدبي، وإن تجنبت رسالته التشريع وزهدت في سلطات الدنيا والدين .

\* \* \*

هذا هو المسيح ومن بعده ، أتى ه أحمد ، ليكمل بالتشريع رسالة السيد ، ويختم بالقرآن من وحى ربه ، والحديث من هدى أدبه ، عطاء النبيين لتبدأ مسيرة العبقريين الإسلاميين .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) عبقرية المسيح ص ١٢٥.

## الفصل الثالث عبقريات العقاد الإسلامية

عبقريات العقاد الإسلامية أسلوب في الترجمة ومنهج في الدراسة قلما تخطئه عين منصفة .

والعقاد في عبقرياته يبث قياً ينشدها الدارس والقارئ بعامة والمسلم بخاصة ولا سيا إذا كان طريق الوصول إليها صعباً والريادة فيه عسيرة ، وهنا يتصدى للأمر قوة المنطق في العقاد ، وحركة الذهن عنده وهي قوية قادرة ، الذهن الثاقب وقدرة المناقشة التي تخلكم المقابلة ، والمضاهاة ، والعلم ، بل تخدم الزمن نفسه بما تعين عليه أحداثه قبل ظهور السيرة ويعدها.

وتتمثل قوة المنطق فيه وقوة التفلسف التاريخي في تناوله موضوع تقديم أبي بكر في الاستخلاف.

ومن خصائص العقاد تخديم الأفعال اليومية للوصول إلى دلالات كبيرة على الشخصية ، وهذا هو الجديد الذى فعله العقاد ، فالحوادث والتصرفات وقعت من أصحابها وعرفت عنهم مروية أو مدونة ولكنها فى كلتا الحالتين صهاء إلا عن المعنى الظاهر من ظاهر الألفاظ والحروضه حتى إذا استشفها العقاد عونفل إلى أغوارها عبدأت خلقاً جديداً بالمعنى المستبطن والعبرة المستفادة والدلالة الكامنة . و يمثل هذه الإضافات تغدو

للتاريخ قيمة حضارية لأنها قيمة إنسانية .

والتفسير النفسي الذي أشرنا إليه يتمثل في تناوله الشخصية من جميع جوانبها التفسية : وعرظ هذا على ما تواضعنا عليه من صفات التفوق الإنساني .

فيقابل العقاد شخصيته المختارة بالنموذج الإنسانى اللى رسمه الإنسان النفسه ، ووجه القوة عند العقاد فى قوة الصفة عند ( البطل ) ، ذلك الوجه الذى يعطيها خصيصة أقوى من الامتياز التقليدى المقترن بها ، أى السمة التى تميز موصوفها بين من يتصف بها من الناس المتازين ( بالاتصاف ) فعمر مثلاً كان قويًا لا كواحد من الأقوياء ولكنه كان قويًا من طراز متميز القوة إذ كان قويًا ( لينتفع الناس بقوته ، ولم يكن قويًا ليطنى بقوته على الضعفاء ) ( المنتفع الناس بقوته ، ولم يكن قويًا ليطنى بقوته على الضعفاء ) ( المنتفع الناس بقوته ، ولم يكن قويًا ليطنى بقوته على الضعفاء ) ( المنتفع الناس بقوته ، ولم يكن قويًا ليطنى بقوته على الضعفاء ) ( المنتفع الناس بقوته ، ولم يكن قويًا ليطنى بقوته على الضعفاء ) ( المنتفع الناس بقوته ، ولم يكن قويًا ليطنى بقوته على الضعفاء ) ( المنتفع الناس بقوته ، ولم يكن قويًا ليطنى بقوته على الضعفاء ) ( المنتفع الناس بقوته ، ولم يكن قويًا ليطنى بقوته على الضعفاء ) ( المنتفع الناس بقوته ، ولم يكن قويًا ليطنى بقوته على الضعفاء ) ( المنتفع الناس بقوته ، ولم يكن قويًا له المنتفع الناس بقوته ، ولم يكن قويًا له المنتفع الناس بقوته ، ولم يكن قويًا ليكن قويًا له المنتفع الناس بقوته ، ولم يكن قويًا له المنتفع الناس المنتفع الناس المنتفع الناس المنتفع المنتفع الناس المنتفع المنتفع المنتفع المنتفع الناس المنتفع المنتفع

وقل مثل هذا في عديد الصفات التي اتصف بها عمر حتى لتعد دراسته علم أو بالذات دراسة العقاد له (غنيمة لكل علم يتصل بالحياة الإنسانية كعلم الأخلاق وعلم الاجتماع وعلم السياسة . . . ولم تقتصر مزايا هذه الدراسة على علم النفس وكني (٢٠٠٠ وما بالقليل هذا ولا بالسهل المنال حتى بحين ينتهى إلى مفتاح شخصية عمر (بطبيعة الجندى) لا يقف

<sup>(</sup>١) عبقرية عبر ص ١٥.

أقرأ بحث ( ، تويني ، وفلسفة التاريخ ) للأستاذ على أدهم ، مجلة الكتاب
 العربي ، العدد المحادي والعشرون الصادر في ١٠ فبراير سنة ١٩٦٦ .

<sup>(</sup>٢) عبقرية عمر ص ٥٦.

ولا يتوقف بل يعطى هذه الصفة سمة خاصة (عمرية) تبدو معها بالتفوق ، بعيدة عن طبيعة الجندى هذه وهي منها جد قريب .

فأهم الخصائص التى تتجمع لطبيعة الجندى فى صفتها المثلى ؛ إنما تجمعت لها يعد ألوف السنين من تجارب الأمم فى تعبئة الجيوش ، ولكنها التفقت لعمر بالفطرة القوية الموهوبة حتى لا تحتاج - من أصالتها فيه الله اكتسابها بطول المرانة وإدمان التعود كالجنود ، وهذا وجه التفوق الذى يرتفع بصاحبه وحده إلى أوج العبقرية ولو اشترك معه آخرون فى صفة أو صفات .

وهنا تلمح ظاهرة الاستقصاء عند العقاد ظاهرة التفصيص ، فحين يقول إن عمر مهوب لا يقف عند الهيبة فحسب ، ولكنه يمضى مع المعنى إلى أقصاه (فهى هيبة من قوة النفس قبل أن تكون من قوة الجسد ، إلا أنه مع هذا كان في منظر الجسد واثعاً يهول من يواه ، ولا يذهب المخوف منه إلا الثقة بعدله وتقواه )(1).

وهو إذا وصل إلى حكم للشخص أو عليه يمضى يفصله أو يفصصه كأنه قاض يقرع الحيثيات ثم يزيد هو فيجمع إلى الظاهر ، الباطن حتى ليبدو الأمر استقصاء أفقيًا رأسيًا معاً . فطبيعة الجندى في عمر يلتقط لها الفتات الإنساني في أقواله وأعماله مما يؤيدها بل يقنع بها الآخرين اقتناعاً . فحرصه على النظام في صغوف الصلاة ، وحلقات المسجد ، وتجمعات السوق ، ومجالس الحكم حرصاً يأخذ به نفسه قبل الآخرين

<sup>(</sup>١) عبقرية عسر ص ١٨.

فينزل درجة من سلالم المنبر بعد أبي بكر لأن الخليفة الأول آحق منه بالتقديم (ذلك هو السمت العسكرى بالفطرة التي فطر عليها ، وليس هو السمت العسكرى بالأسوة والتعليم )(١).

ثم يرقى فى عملية التشريح من جزئيات الشخصية إلى التقسيم الأعم الأكمل كما يسميه فيجمع التصرفات والأقوال فى خطوط كبيرة تحدد معالم الشخصية وتؤكد خصائصها ، وقد تحدد هذه الخطوط من قوتها وعمقها بفعل الحفر على الورق الذى يمارسه المعقاد فى اقتدار بمعالم عصره ، وخصائص حكم بعينه أو دولة بذاتها ؛ فلقتات عمر فى بيئته القريبة الحيطة انبسطت فغدت فعالما على مستوى الدولة إذ ( دوّن الدواوين وأحصى كل نفس فى الدولة الإسلامية كأدق إحصاء وعاه المؤكلون بالتبجنيد فى العالم الحديث )(٢)

وهكذا تطرد نظرات العقاد الخاصة في السيرة معمقة كأنها أحكام حروفها محفورة بالعدل في عمر حاسة كحواس البدن عملها أن تسمو به على نفسه وكانت نفسه أسمى من عامة الأبطال.

ومن عباراته الجامعة التي تغنيك عن أسفار ولو حوت مثات الصفحات قوله في إسلام عمر تعليقاً على واقعة أبي مريم السلولي قاتل أخيه (حسبك من إسلام يعمى الرجل من خليقة يبغضه وهو قادر علية ، فذلك المسلم الشديد في دينه ، والذي يشتد فيأمنه العدو والصديق ) (٣).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٦١.

<sup>(</sup>۲) و د س ۱۲.

<sup>(</sup>۳) و ص ۹۵

هله قيمة دينية وقيمة إنسانية معاً . فليس الدين بالطقوس والعبادات ولوصحت وصدق فيها صاحبها ولكنه ارتفاع على الضعف الإنساني لا سيا الغريزي منه على الدين .

وليس بحق يستأهل التنويه من العقاد إن لم يشمل الأولياء والأعداء على سواء (فإن الحق الذي يتبعه الرجل مع أهل دينه وحدهم لحق محدود يدخل في باب السياسة القومية أكثر من دخوله في باب الفضيلة الإنسانية ، وإنما يصبح جديراً باسم الحق حين يتبعه الرجل مع أهل دينه ومع الخارجين عليه )(1)

وعمركان بلا رِيب أشد المسلمين في إسلامه .

وعمركان أشد المسلمين رعاية لعهد أهل الكتاب .

وهى قيمة إسلامية إبرازها أجنى على التاريخ الإسلامي من القصص الشائق والرواية الميهبة.

كان العقاد دقيقاً دقة عمر حين أوصى قاضيه أن يؤاسى بين الناس في مجلسه ، ووجهه ، ولحظه ، وطرفه . وكم في اللحظ من معان تدرك ولا تحس فتسبق الأحكام قبل صدورها بما أرادها عليه القضاة .

والعقاد معنى بالمعانى هى وحدها المقياس والتوقيت الصحيح وإن سبقت التاريخ الزمنى لها أو سبقها ، فعمر ثاني الخلفاء ولكته فى ميزان العقاد مؤسس الدولة الإسلامية (إذ الشأن الأول فيها للعقيدة التى تقوم عليها وليس للتوسع فى الغزوات والفتوح . وعمر كان على نحو من الانحاء

<sup>(</sup>۱)عبقِرية عبر ص ۹۰.

مؤسساً لدولة الإسلام قبل ولايته الخلافة بسنين ، بل كان مؤسساً لها منذ أسلم ، فجهر بدعوة الإسلام وأذانه ، وأعزها بهيبته وعنفوانه .

وكان مؤسساً لها يوم بسط يده إلى أبى بكر فبايعه بالخلافة ، وحسم الفتنة التي أوشكت أن تعصف بأركانها . . وكان مؤسساً لها يوم أشار على أبي بكر بجمع القرآن الكريم وهو فى الدولة الإسلامية دستور الدساتير ودعامة الدعائم (1).

فى البداوة البادية وضع عمر حجر الأساس لتاريخ وحضارة استطالاً آماداً بعيدة عن البداية الصغيرة التي استهلا يها وإن كانت أصيلة بقدر ما رزقه عمر من سليقة التأسيس ، تلك السليقة التي هدته أن ينشئ حكومة وأن يجعل الأمر فيها شورى والقضاء تقاليد وأصولاً.

حضارة لم تنس نصيبها من الدنيا ولكنها واعية بالخلفية الروحية للوجود ، تلك المخلفية التي غابت عن الوعى المعاصر . . . ترى الله حياة الحياة أى السر الأسمى لها . . . وترى إبداع الكون في اتساقه الغريب . ومن ثم حققت هي الاتساق في أسلوبها .

و أنطلاقاً من هذا الأفق المضيء حفظ المسلمون الحضارة القديمة حفظ الكريم الذى ينمى ويضيف , فحياة الروح يقينية بقدر ما هى قادرة على إغناء الوجود الفردى . . . إنها تمنح بهجة الرؤية .

هذه الرؤية تمنح الحرية والجمال والحب لأفكار الإنسان ولعلاقته بالآخرين .

<sup>(</sup>١) المرجم نفسه ص ٩٦ .

إنها تهيئ الحلول بشروقها .

إنها تعيد الانسجام بين العقل والغريزة .

وترد الشارد إلى مكانه من حياة الإنسان .

وحين تكون المحادثة أو التصرف غريباً بعيد التصديق أو مظنة للنفى لا يصرعليه بدفاع أو تسويغ ؛ لأنه ليس همه إنحال الشخصية خوارق الأعمال؛ ثقة بها وبغناها الذاتي عن إضافات لا تزيدها حين يكفيها المسلم لها به ، والثابت الصحيح مما صدرعنها بلا افتعال نسبة أو تفسير . فقصة سارية والجبل يكتني منها العقاد بدلالة لها أشباه في تاريخ عمر تقوم وحدها دليلاً على المعنى المراد ، فهي في السيرة تعزز النظائر ثم لا تزيد . إن البطولة في مفهوم العقاد إنسائية ممتازة ، والبطل إنسان ممتاز عبقرى موهوب حتى صفاء الرؤية أو النظر البعيد (تلك المزية الإنسانية النادرة) لا يقفها المعقاد على التدين والعمق فيه ، بل صرح بعقلية رجل العلم بأن من الناس من مارسوا (التلبائي) وسجلوا مشاهداته (وهم ملحدون با يؤمنون بدين) .

كل شيء عند العقاد مقنن وبحساب ، فهو لا يخلع على البطل الصفات الحسني غمراً بلا ضابط اولكنه يتقصي الأسباب والعوامل ويكشف عن مكنونها . فقوة العدل في عمر شيء طبيعي لأنها قوة اجتمعت له أسبابها حين تعددت هذه الأسباب من وراثة حيث مارست أسرته القضاء في الجاهلية واستشعرت رضا العدل وذاقت الظلم من أقربائها في الوقت نفسه حيث تكثروا عليها بالعدد ، ومن عقيدة دان بها تأمر بالعدل وتتشدد

فيه ، ومن تكوين ، ومن عبر الحوادث . وهكذا تعددت الأسباب وكان تعددها (هو العاصم الذي حمى هذه الصفة أن تتناقض في آثارها ١١٠) وأن تهتز فيه حتى ليسوى عمر في عطاء بيت المال بين المولود اللقيط وبين المولود من زوجين ، وهي رحمة وعدل قد يحجبهما النفور من الزنا وثمراته في نفوس أناس ينفرون فلا يرحمون ولا يعدلون .

وحين يجمع إلى اعدل عمر ورحمته ، الغيرة على الحق والحرمات والذكاء وألمية الذهن لا يقول إن عمر رضى الله عنه خلق (بذهن عالم بحاثة منقطع للكشف والتنقيب ، ولا أنه خلق بذهن فيلسوف مطبوع على التجريد والذهاب بالفكر إلى مناحى الظنون والفروض ، ولا أنه خلق بذهن منطيق بدور بين الأقيسة والاحتمالات مدار الترجيع والتخمين . فللواقع أنه لم بكن كذلك ولا يعيبه ألا يكونه ) (٢).

ومن اقتدار العقاد ابتداؤه بالصفة وانتهاؤه بعكسها مما قد يبدو تناقضاً وهو تكامل . فتصرفات وأقوال التواضع العمرى ليس تصاغراً يكشف الصغر ، (إنما هو تصاغر يكشف القوة والاعتداد بها ويكبحها بعنان متين هو نفسه دليل القوة والاعتداد) (٣).

ويمضى العقاد فى مقابلاته المعمقة الشيقة فيصف ماكان عليه الحال بين النبى وعمر فلم يكن أحد يعجب بمحمد أكبر من إعجاب عمر .

<sup>(</sup>١) عبقرية عبر ص ٦١.

<sup>(</sup> ٢ ) المرجع نفسه ص ١٠ .

<sup>(</sup>٣) المُرجع نفسه ص ١٤٠ .

ولم يكن أحد مستقلاً برأيه فى مشورة محمد أكبر من استقلال عمر . فهو آية الآيات على أن فضيلة الإعجاب لا تغفى من صراحة الرأى عند ذى الرأى الصريح .

( فما أحجم عمر قط عن مصارحة النبي عليه السلام برأى براه ، ولوكان ذلك الرأى من أخص الخصائص التي يقف عندها الاستقلال ) ( <sup>( ۱ )</sup>

### الإنسان في البطل:

وينتصر العقاد لروعة الإنسانية في البطل ، فعمر العبقري إنسان فيه فن وحب للجمال في كتاب (عبقرية عمر) ، عمر المنوم بهموم الدولة ، عمر الرياضي المشغول بالرياضة البدئية ، فكان يصارع في المواسم ويسابق على المخيل ويكتب إلى الأمصار أن (علموا أولادكم السباحة والفروسية ورووهم ما سار من المثل وحسن من الشعر) (٢).

فى كتاب العقادة عمر إنسان عطوف حتى لينزع الثقة من وال لا يحنو على صغاره ، ويتمدح أمام عمر بأن له عشرة أولاد ما قبل أحداً منهم ولا أدناه ، فيجيبه عمر ولا يزل معه الصبى الصغير الذي كان يجلسه فى حجره يلاطفه ويقبله : « وما ذنبي إن كان الله عز وجل نزع الرحمة من قلبك . . إنما يرحم الله من عباده الرحماء . ثم أمر بكتاب الولاية أن يمزق وهو يقول : إنه إذا لم يرحم أولاده فكيف يرحم الرعية ؟

<sup>(</sup>١) عبقرية عبر ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٢) المرجع نقسه ص ١٩٥.

عمر فى كتاب العقاد بعلل يروع ويعرف روعة البطولة فى غيره ( فسمر كان يحب محمداً حب إعجاب ، ويؤمن به إيمان إعجاب ، ويستصغر نفسه إذا نظر إلى عظمة محمد ، وما هو فيا خلا ذلك بصغير فى نظر نفسه ولا فى نظر الناس ) ( 1 ) .

ومن قوة الشخصية فيه قوة الكلمة الجامعة وبن هذا قوله لقاض يوصيه إذا جلس للحكم أن يدعو الله قائلاً: (إني أسألك أن أفتى بعلم وأن أقضى بحلم وأسألك العدل في الغضب والرضا)(٢).

ومفتاح منهجه فى رسم الشخصية (كل صفة تتمة لجميع الصفات كما يقول: وكأنما اتفقت لتصبح كل صفة) أو (كل خليقة منها على أتم قلرتها فى بلوغه كمالها وتحقيق غايتها) فلا العدل ينقصه جهل الطبيعة البشرية وضعفها الفطرى، ولا الرحمة يغلبها الهوى فلاتدين بالمساواة، إنما هى ميزات تهديها الفطنة ويعصمها الإيمان برقابة ساهرة فلا تضل ولا تغوى.

ولعل هذا يفسر وصفه لعمر أو لصفاته به (التركيبة) ولم يقل : التركيب لأنها تتركب كما تتركب أجزاء الدواء الذي ينفع لغرض واحد مفهوم ، والذي ينقص جزء منه فينقص نفعه كله و يدخله التناقض والاختلاط.

وهو فى رسم العبقرية لا يتكثر بالأخبار والروايات ولو أجمعت على صفة تعزز رأبه أو تؤيد اتباهه بل هو يفترض الشك فى بعضها ويبيح

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه من ١٣٧.

 <sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ص ٧١.

إسقاط: الكثير منها ثقة منه بإنسانية الشخصية التي اختارها وامتياز هذه الإنسانية فيها حتى ليبق منها بعد الشك في الأخبار والإسقاط ما يدل على خصائصها في مجال العبقرية الخاصة بها وسيبق ( ذلك التركيب العجيب الذي هو موضع الإعجاز وموضع الدهشة وموضع التساؤل في مصادر الأخبار)(1).

والعقاد لا يسخو بوصف العبقرية على كل ذكاء أيّا كان نوعه أو باعثه فقد كان عمرو بن العاص ذكيًا يعتمد على (لباقته وحيلته وحسن بصره بمواقع الأهواء وذرائع الإرضاء) ولكنه لم يزد عند العقاد عن أن يكون عظياً من عظماء لا صاحب عبقرية إليه تضاف لأن مزاياه أو سجاياه (عجموعة من الصفات القوية ولكنها على قوتها بسيطة متناسبة يأخد بعضها ببعض على نحو مألوف غير مستغرب فى أمثال هذه النفس الفطرية وأعمقها جدًّا هو أظهرها جدًّاءأو هو الذي تعمق حتى بلغ من عمقه أن ينضح على قسيات وجهه وحركات جسده) حتى العلموح الذي كان يجيش به إلى فتح البلاد وتغليب الدول وافتتاح المساعى إلى المجد والرئاسة، عيش به إلى فتح البلاد وتغليب الدول وافتتاح المساعى إلى المجد والرئاسة، طموحه (قائماً على مطالب الواقع فى بواعثه ومراميه ، فكانت نظرته الى الدنيا نظرة عملية معروفة الموارد والمصادر ، ولم تكن النظرة الخيالية الى يتسم بها أصحاب الحماسة والأحلام من ذوى الطموح) (٢٠).

<sup>(</sup>١) عبقرية عبر ص ٥٥.

<sup>(</sup>٢) عبرو ص ٢٧.

المسألة في عمرو ليست العبقرية بقدر ما هي عارضة قوية هي في رأى العقاد أنبغ ملكاته حتى بلغ من نبوغها أنها كانت عند الفاروق من آيات قدرة الله ، فكان إذا رأى رجلاً يتلجلج في كلامه قال : آمنت بالله خالق هذا وخالق عمرو بن العاص واحد .

كما أن ملكات عمرو من ذكاء ماض وعزيمة ماضية ولسان ماض وهوى يمضى فى زمامه وينتنى بعد عرامه ، مما يحسب لصاحبها حساب فى كل زمان وجد فيه ، ولكن هذا الحساب تصعد أسهمه فى أيام الفتن والقلاقل خاصة واختلاف الدعاوى والحقوق ، لأنه يستطيع التفريق والتوفيق ويستطيع التأليب والتغليب فهو بهذا كله (عسير جدًّا أن يهمل شأنه بين الشيع والأحزاب ، وإن لم يكن إهماله فى غيبة الشيع والأحزاب جد عسير . . ) .

أى أن عمرو (رجل حالة) لو صح هذا التعبير وليس رجل عصر بعينه أو دعوة بعينها أو مبدأ بذاته .

العقاد لا يسخو بوصف العبقرية من تقديسه لامتياز العبقرى وتفرده . فهو لا يشرك معه إلا من يشائيه . وهو لا يطلق صفة وتبدو فضفاضة على موصوفها . إن اللفظة عنده كالقفاز مفصل على اليد التي تملكه .

إن أوجب ما يوجب كتابة السير (أن تكشف جانب المخير في أغوار النفس الإنسانية ، لا قصيدة مديح كما يقال ، بل تحية صدق تمتحن بالنار والنور بين ظلمات الشرور)

لم يسم العقاد سيرة عيّان،عبقرية لأنه لا يؤمن بالعبقرية لعيّان رضي الله

عنه ، حين يؤمن أنه ذو النورين : نور اليقين ونور الأريحية والخلق الأمين . (ومن أبي عليه ميزانه أن يحابي في كلمة تستدعيها المجاراة لما سبقها من الكلمات ، لن ينظم قصائد المديح في محراب التاريخ . فحسب النفس البشرية أملاً أنها غنية بالحق عن قصائد المديح في هذا المحراب) (١٠).

وعبقريات العقاد فيها قيم بمثلها تقيم الكتابة والكتاب . فالعقاد في العبقريات الإسلامية يثبت الإيمان عند الحائر لا بتحلية الوقائم التاريخية أو التزويق الأدبي، ولكن بمناقشة المسائل الشائكة التي يجهر بها . العدو ويخافت الصديق .

فنى عبقرية محمد ناقش دعوى انتشار الإسلام بالسيف. وإذ سلط على الاتهام عقله ومنطقه تهافت الباطل إذ الإسلام كما يقول العقاد حين حارب بجيوش إنما كان أصحابه يحاربون بوصفهم دولة لا بوصفهم مسلمين، وبوصفه نظاماً لا بوصفه ديناً (هذه الفتوح كانت تفرضها سلامة الدولة إن لم تفرضها الدعوة إلى دينها)(٢).

ويعزز ُهذا ولا ينفيه فرض الجزية التي جعلها الإسلام ضريبة حرية العقيدة يتحلل بها من الالتزام من لا يريد اعتناقه ، وحتى هذه الجزية رفعها عمر عن أهل الكتاب للسن والحاجة .

و ( الإسلام لم يوجب القتال إلا حيث أوجبته جميع الشرائع وسوغته

<sup>(</sup>١) عَيَّانَ بِن عَفَانَ ص ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٢) عبقرية محملا ص ٨٥.

جميع الحقوق ، وإن الذين خاطبهم بالسيف قد خاطبتهم الأديان الأخرى بالسيف كذلك ، إلا أن يحال بينها وبين انتضائه ، أو تبطل عندها الحاجة إلى دعوة الغرباء إلى أديانها) (١٠).

كما ناقش بمثل هذه الفحولة مسألة زيجات النبي وخاصة زواجه من زينب بنت جحش .

أما في عبقرية عمر فقد ناقش ثلاث مسائل شائكة في سيرة عمر :

- ١ نهيه عن استخدام بعض الذمين .
- منعهم أن يتشبهوا في الأزياء والمظاهر بالمسلمين .
- ٣ إخلاء بعضهم عن الجزيرة العربية في إبان الفتوح .

فاحتكم إلى منطق العقل وإلى مقاييس السياسة ، والحكم في الدولة القديمة أي بمعناها القديم والدولة الحديثة .

ومن الحقائق التي جلاها كتاب عمر ، حقيقة : موقف الإسلام من الفتوح هل في الأمر شهوة السيطرة واللهج بالحكم ؟ أم هو تأمين الجزيرة مهد الإسلام من الدول العظمى التي تهددها وتتحيفها وهي تتاخمها ؟ وهي نقطة يغني فيها حديث العلم والواقع التاريخي عن دفاع طويل عن اقتران الإسلام في رأى البعض بالسيف.

كما ناقش العقاد في (عبقرية عمر) حريق مكتبة الإسكندرية وما إلى هذا من أمهات المسائل.

كما ناقش من متعلقات السيرة:

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه ص ٢٠.

#### عزل خالد

وحادثة الوأد في الجاهلية . التي (ما نحسبها إلا إحدى جنايات الأغراب على من خلقوا وفي سيرتهم مثال للأغراب والإعجاب) (١٠).

ولكنى أحسبها صحيحة بقرينة الآيات (ولا تقتلوا أولادكم خشية إملاق نحن نرزقهم وإيَّاكم).

### في عبقريات العقاد الإسلامية إضافات كبيرة:

فعمر من عطاءات الإسلام بما طور من حياته وشكل سيرته .

(كان جاهليًّا فأسلم . . . فأصبح إسلامه طوراً من أطوار التاريخ ، وأو لم يكن الإسلام قدرة بانية في التاريخ الإنساني لما كان إسلام رجل طوراً من أطواره الكبار)(٢).

عمر إذن من عطاءات الإسلام ، كما أن مواضع البأس في الإسلام على عصره من معطيات عمر . يعزز هذا سؤال النبي ربه أن يعز الإسلام بعمر الذي وضح أنه أحب الرجلين إلى الله .

وأسلم عمر وحسن إسلامه فكان النبي (يدخر للإسلام سورته كما يدخر له تسليمه وطاعته )(٢).

<sup>(</sup>١) عبقرية عمر ص ٢١٤.

<sup>(</sup>٢) للرجع نفسه ص ٩٥.

<sup>(</sup>٣) المرجع تفسه ص ١٤٦ .

وأسلم عمر فكان إسلامه كما قال عبد الله بن مسعود ( فتحاً ، وكانت هجرته نصراً ، وكانت إمارته رحمة ) (1).

وكتاب عبقرية عمر كتاب (يقرأ . . فيه القارئ قبل كل شيء ماذا يصنع الإسلام بالنفوس ويعلم منها قبل كل علم أن هذا الدين كان قدرة بائية منشئة من لدن المقادير التي تسيطر على هذا الوجود . كان قدرة تلابس الضعيف فيقوى ، وتلابس القوى فتنمى قوته وتجرى به في وجههه ، وكان يدا خالفة حاذقة تأخط الحجارة المبعثرة في التيه فإذا هي ضرح له أساسي وأركان ، وفيه مأوى للضهائر والأذهان) (٢).

وحسب الكتابة وكاتبيها أن تصور حياة فرد فتؤرخ لدين بأسره من خلاله . . . دين هو أحوج ما يكون إلى تصوير قد يدحض عنه التهم ويرحض عنه الأذى ويجلو عن مراميه الشكوك .

وبقارن العقاد فى كتابه و عبقرية الصديق و بين شخصيتى أبي بكر وعمر وأو بين النموذجين الكبيرين فى التاريخ الإسلامي وفيجم الموقف كله فى تقديم وصف على موصوف بكنى فى الإبانة عما بين عمر والفاروق ، من فروق ،

فأبو بكركما يقول العقاد كان يعجب بمحمد النبي وعمركان يعجب بالنبي محمد أى أن (حب أبي بكر لشخص محمد هو الذي هداه إلى الإيمان بنبوته وتصديق وحيه .

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه ص ١٦٩.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ص ٨٢.

وأن اقتناع عمر بنبوة محمد هو الذي هداه إلى حبه والولاء له والحرص على سنته ، وعلى رضاه .

ولهذا كان أبو بكر يطيع محمداً فيفهم القرآن ، وكان عمر يأخذ بالقرآن ، أو بما يفهم من مشيئة الله فيناقش محمداً حتى يثوب إلى الفهم الصحيح .

هما قريبان جد قريبين .

ولكنهما ليسا بشيء واحد على كل ما بينهما من اقتراب)(1).

ويمضى العقاد فى المقابلة حتى ما يتعلق منها بتكوين النبوة وتركيب المزاج فتكون فى جماعها مقابلة بين القوة من نوع والقوة من نوع آخر ، وكلتاهما ذات أثر فى الإسلام ، وفى العالم ، جليل .

(وإن العقيدة التي تتسع لهذين الرجلين ، ولهذين الخلقين ولهذين العقيدة التي تتسع لهذين ، عظياً في اتباعها ، لهي عقيدة تتسع لكثير) (٢) لكأن العقاد موكل بتحريك السطح الراكد،أو تحقيق المفاهيم الثابتة وتفضى التلقائية عنها .

فإسلام أبي بكر مثلاً لا يقف به العقاد عند دلالة السهاحة والطيبة التي قد تغرى الغرض بتحميلها معنى الضعف أو الاستسلام ، ولكنه يتعمقه كالعادة مستبطناً الأسباب البعيدة . . . والقريبة فإذا إسلامه

<sup>(</sup>۱) عبقرية عمر ص ۸۵ – ۸۰.

<sup>(</sup> ٢ ) عبقرية الصديق ص ١٢٨ .

الموقف الذى يتخذه كل إنسان فى مثل مواضعاته وظروفه التى خلت من الموانع حين حفلت بالموجبات وعلى رأسها انطباعه ، سليم الفطرة ، على الإعجاب بالبطولة .

(دان أبو بكر إذن بالإسلام سريعاً إلى دعوته لتلك الأسباب التي تليق به وتليق بالدعوة المحمدية وليس تلقائية ساذجة . . فكان جديراً أن يكتب له من اللحظة الأولى أن يكون ثاني اثنين حين يكون النبي هو أول الاثنين . فكان ثاني اثنين في الإسلام ، وثاني اثنين في غار الهجرة ، وثاني اثنين في الظلة التي آوى إليها النبي يوم بلىر الذي لا يوم مثله ، وثاني اثنين في كل وقعة من الوقعات بين المسلمين والمشركين ، وأقرب صاحب إلى النبي في شدة الإسلام ورخائه ، وفي سره وجهره ، وفي شئون نفسه وشئون المسلمين) (١٠).

هكذا العقاد لا يسرد ولا يقص ولا ينسلى ولكنه يقف وراء التجارب والأعمال والأقوال والظاهرات والأحوال كعلامات طريق . .

فنى (عبقرية الإمام) صور عصر على لا بالإنشاء والتحبير ، ولكن بتصرفات أصحابة على مسرحه وأقوالهم وسلوكهم وما وراء هذا من دلالات وعسير .

كانت الخلافة منذ تولاها عثمان مسرحية كبيرة شغلت أذهان النظارة والنقاد معاً وبلغت الدراما ذروتها بمقتل عثمان .

<sup>(</sup>١) عبقرية الصديق ص ١١٣.

واعتلى على خشبة المسرح الأصغر وهو الذى استفاضت شهرته وأعماله على مسرح الحياة الكبير في حربها وسلمها . . في عملها وقضائها . . فخسرته الحياة ولم تكسبه الخلافة . .

لم يكن صاحب عصره . عاش فى مرحلة تحويلية يسرع فيها الحكم الإسلامى إلى الملك فى سمته وأسلوبه وغاياته ووسائله وكلها تتعارض مع فروسية الشجاعة ، وزهد الروحانية ، وتقوى العالم بالدين . . تتعارض مع الإمام .

( فأى مصير لهذا الرجل غير الشهادة فى زمن لم يعرف بطارئ من الطوارى، كما عرف بالإقبال على الدنيا . . . ؟ ) ( 1 ).

ومرة أخرى يقول الأستاذ العقاد :

(خرج وعلى ؛ إلى الدنيا والشهادة مكتوبة على جبينه ، وخرج منها والشهادة مكتوبة على ذلك الجبين بضربة حسام) .

ولكن موتته لم ثكن هلكاً ، وخلافته لم تكن مقطوعة ، فقد عاش على موته الملوك ، وقامت باسمه الدول ، وهو الذي لم تقم له دولة في حياته .

وبين البداية والنهاية أو المقدمة والنتيجة عرض العقاد حياة الإمام بألوان عبقريتها في الشجاعة والرأى والعلم والروح فما فرغ من العرض إلا وفي كل ناحية من نواحى النفوس الإنسانية ملتقى بسيرة على بن أبي طالب رضوان الله عليه . . ملتقى بالعاطفة المشبوبة أو بإحساس الرحمة والإكبار . ملتقى بالعاطفة المشاعرية الإنسانية في أجواء الذين ألحقوه ملتقى بالخيال حيث تحلق الشاعرية الإنسانية في أجواء الذين ألحقوه

<sup>(</sup>١) عبقرية الإمام ص ٢٠٤.

بأبطال الأساطير ، أو ملتق بالعقل يفصل بنفسه بين اختلاف المختلفين وتشيع المتشيعين .

سنتى للذوق الأدبي حيث يقع من نوابغ الكلم عند الإمام على مهوى للتذوق الحسن ، للجميل من التعبير .

إن هذه السيرة كفاطب الإنسان حيثًا اتجه إليه الخطاب البليغ من سير الأبطال والعظماء ، وتمس قلبه حين يجرى تاريخه وتاريخ أبنائه فى سنسلة طويلة من مصارع الجهاد والهزيمة ويتراءون من بعيد واحداً بعد واحد شيوخاً جللهم وقار الشيب ثم جللهم السيف الذى لا يرحم ، أو فتياناً عوجلوا وهم فى نضرة العمر يحال بينهم أحياناً وبين الزاد والماء وهم على حياض المنية جياع ظماء .

على بن أبي طالب فى كتاب العقاد ، الإمام العبقرى ، والشهيد أبو الشهداء . . .

\* \* \*

ومنهج العقاد مطرد ف كل عبقرياته الإسلامية كأنه علامة مميزة . هذا المنهج تستطيع أن تطبقه فى (عبقرية خالد) فقد رسم خلفية مادية وإنسانية للبطل تفسر مواقفه وتصرفاته وآراءه ومنازع السلوك عنده .

وهذه الخلفية لا تستثنى خالجة من مشاعر أو ظاهرة من الظاهرات في بيئة البطل العامة أو المخاصة ولوكانت بعيدة في رأى العين أو النظرة الأولى عن الموضوع . فجمال المخزوميات يحسب في خلفية صورة القائد خالد بن الوليد (فقديماً كانت الفروسية والعزل . . والمرأة بيئة واحدة

تتعاون فيها البطولة والشاعرية والجمال )(١) .

يمالج العقاد إسلام خالد فلا يستريح إلا أن يكون إسلامه (تسليم القلب نفض عنه الكفر ، وليس تسليم اليد رمت منها السلاح )(١).

ولا يهدأ العقاد عند الأقوال المقررة فيقيم عليها بناءه الأدبي أو التاريخي ولكنه يعرضها على الدرس والتعميق فإذا هو يبدأ من حيث انتهت .

والبدايات عند العقاد جذرية إلى أبعد إمدادات الجذور في تربة البطل أو منبته المادي والمعنوي على السواء .

فالقول بأن خالد (سيف من سيوف الله) لا يتعلق به العقاد ليعنى نفسه من متناقضات السيرة فيتجاوز بالقارئ أو بالحقيقة العلمية (ميدان حنين) أو صنيع خالد في سرية بني جذيمة .

لا . . بل لعل العقاد يرى فى مثل هذه المزالق مجاله الذى يصول فيه بطاقة الجدل عنده وقدرة الإقناع فيه .

يقول العقاد: (كثير من رؤساء الأمم يعرفون موضع الإكليل من رءوس القادة وهم منتصرون ظافرون ، ولكنه موضع يخنى جد الخفاء على أنظار هؤلاء الكثيرين إذا لم يدلهم عليه ضياء النصر والظفر ويبتى للعين الملهمة وحدها أن تراه في ظلال المحنة والبلاء).

ويعنى العقاد بهذا القول عين النبي الملهمة فقد سمى خالداً سيف الله ( قبل أن يهزم المرتدين وقبل أن يهزم الفرس والروم وقبل أن يصون للإسلام

<sup>(</sup>١) عبقرية خالد ص ٧٧.

 <sup>(</sup> ۲ ) المرجع نفسه ص ۲۲ .

جزيرة العرب ، ويضم إليها العراق والشام . . وهي الأعمال الجسام التي من أجلها يدعى اليوم سيف الإسلام) (١٠ .

ولا يتردد العقاد فى تقرير المخطأ إذا قام عليه من الأحداث والروايات ووقائع المحال ، الدليل . ومن هنا أنبت على خالد المخطأ فى وقعة البطاح (الأنها لم تضف إلى فخاره العسكرى كثيراً ولا قليلاً وأهدفته لملام أحمد ما يحمد منه أن له عدراً فيه ، يقبله أناسى ولا يقبله آخرون ) (٢٠).

وقد أثبته عليه عملاً بمبدأ تقرير الخطأ كالتنويه بالصواب ( لأن الرجل الذي يخشى على قدره من تقرير أخطائه رجل لا يستحق أن يكتب له تاريخ ) (٣).

ناقش العقاد عزل خالد (1) فلم يقدم اقتناع خالد عندما أقاء إلى الهدوء بهذا العمل، جنوحاً إلى الأسهل بل أجله إلى آخر المناقشة فانتهى به حيث بدأت النفس القارئة في الاقتناع . وهنا لم يترك لها فرصة أطول للتفكير أو الترجيح بل انتهى بها إلى قرار معروف إذ توفي خالد (وهو يجعل وصيته وتركته وإنقاذ عهده إلى عمر بن الخطاب) (1).

العقاد نفسه إنسان رقيق الإحساس في الكتابة عن العباقرة والعظماء ...

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه ص ٤٨.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ص ٩٦.

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ص ٩٦.

<sup>(</sup>٤) عبقرية خالد ص ١٤٥ – ١٥٣ .

<sup>(</sup>٥) المرجع نفسه ص ١٥٤.

فمفخرة خالد بن الوليد أعنى موقعة (اليرموك) قمة نصره الحربي في تاريخه كله لا تلهى العقاد الإنسان الرقيق عن موضع الدلالة في قصة (قلنسوة) خالد القائد الظافر ، الذي يصر على البحث عن القلنسوة في موقف الهول وما هي بالنفاسة التي توجب الحرص عليها أو تؤلم عند افتقادها . ولكن إصرار خالد على العثور عليها إنما كان لتيمنه بها لما حملت من شعر ناصية الرسول .

ويؤمن المعقاد على رأى خالد ، أقرب ما يكون إلى القلب الإنساني : (ما فى ذلك من عجب فليس أحوج إلى صلة بعالم الغيب من رجل يلتى الموت صباح مساء)(١).

إن عبقربات العقاد الإسلامية أجدى على الإسلام من حيث هو دين ونظام وعلى الأدب العربي من حيث هو تصوير وتعبير ، وعلى الأدب الإنساني من ناحية إعلائها للشهائل الإنسانية من خير وحرية واستقلال

<sup>(</sup> ١) المرجع نفسه ص ١٩٢ .

رأى وشعور بالتبعة وإبثار للعدل . . أجدى على الدين والدنيا فى إجلائها العقيدة واحترامها العقل الإنساني من كتب كثيرة ليس فيها من الجهد والعلم والقيم . . وإن أغنت فى ناحية أو أخرى - معطيات العقاد التى أسداها مخلصاً لله ، وللإنسان عن إيمان . .

والعقاد يعزو تعلقه بالموضوعات الإسلامية وما اتصل منها بالعترة النبوية على التخصيص ، فيا يعزوه ، إلى وراثاته . (ولدت لأبوين من أهل السنة أبي على مذهب أبي حنيفة وفتحت عينى على الدنيا وأنا أراهما يصليان ويتيقظان قبل الفجر لأداء الصلاة «صلاة الصبح » حاضرة ، وربما زارنا أحد أخوالى فى تلك الساعات المبكرة ذاهباً إلى المسجد القريب أو عائداً منه إلى داره .

وفتحت أذني كما فتحت عينى على عبارات الحب الشديد للنبي عليه السلام وآله ، فمولد النبي حفلة سنوية في البيت نترقبها نحن الصغار ونفرح بها لأننا نحن القائمون بالخدمة فيها . وأسماء النبي وآله تتردد بين جوانب البيت ليل نهار ، لأنها أسماء إخوتي أجمعين محمد وإبراهيم والمختار ومصطنى وأحمد والطاهر ويس ، وشقيقتى الوحيدة اسمها فاطمة ، واسمى أنا منسوب إلى عم النبي لا إلى الأمير الأسبق : عباس حلمي كما كان يتوهم بعض معارف لأنني ولدت قبل ولايته ، وأبيت في المدرسة أن ألقب يتوهم بعض معارف لأنني ولدت قبل ولايته ، وأبيت في المدرسة أن ألقب وحلمي ه جرياً على ما تعودته المدارس في تلك الحقبة .

ورثت هذا الحب الشديد للنبي وآله عليهم سلام الله ورضوانه ، وليس هذا الحب الشديد بالمستغرب من أهل السنة لأنهم يدينون بدستور

السنة النبوية ، ولكنه كان في بيتنا أشبه بالعاطفة النفسية منه بالآداب الملهبية فاستفدت منه كثيراً في دراسة تاريخ الإسلام)(1).

هل المسألة عاطفة فحسب ؟ عاطفة توجد عند الكاتبين والأميين ؟ لقد استدرك العقاد، العقل المفكر، بعد قليل، فقال وكأنه لمح هذا السؤال خاطراً يسنح بغير حروف.

(قاربت سير العظماء الإسلاميين و و النبويين و لأرضى ذهنى ، ولم يقنعنى أن أرضى بها عاطفة لا أستمد من ذهنى شواهدها وآياتها ، فعظماء الإسلام عندى أعلام إنسانية ، باذخة تخولها مكان العظمة ، مناقب يكبرها المسلم وغير المسلم، وليست غاية الأمر فيهم أنهم أضرحة للتبرك وتلاوة الفاتحة والسلام )(٢).

حتى فى تأريخه لفاطمة لم يكتبه لأنها بنت محمد أو زوج على ، أو لأنها أم الحسن والحسين وبنيهما الشهداء ، ولكنها مع هذه الكرامة قد تكتب لها ترجمة لأنها هى فاطمة ولأنها هى (مصدر من مصادر القوة التاريخية التي تتابعت آثارها فى دعوات الخلافة من صدر الإسلام إلى الزمن الأخير) (٢) .

وعلى ما يبدو من صرامة منطق العقاد خاصة حين يحلل أو يسوق الحجج ، فإنه في سيرة المحسين يكتب بقلم مغرورق فإذا السطور عن

<sup>(</sup>١) كتاب فاطمة الزهراء والفاطميون ص ٨.

 <sup>(</sup>٢) الرجع نفسه ص ٩.

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ص ٩.

سبط الرسول ، منداة بالدموع .

هل أستعير عبارته عن الفاروق بن المخطاب : (أكثف ما تكون الدروع ، أرق ما يكون الموضع الذي يليها ) .

والعقاد الذي يراه الناس صارماً جباراً ، يرق ويرق في الكتابة عن الحسين عن أربحية وحب وعطف على موقفه ونفوراً من ظالميه وقاتليه حتى ليقول فيهم وفيه : (ذهب يزيد إلى سبيله وعوقب أنصاره في الحياة والحطام والسمعة بعده بشهور ، ثم تقوضت دولته ودولة خلفائه في عمر رجل واحد لم يجاوز الستين .

وانهزم الحسين في يوم كربلاء وأصيب هو وذووه من بعده ، ولكنه ترك الدعوة التي قام بها ملك العباسيين والفاطميين وتعلل بها أناس من الأيوبيين والعثمانيين ، واستظل بها الملوك والأمراء بين العرب والفرس والهنود ، ومثل للناس في جلة من النور تخشع لها الأبصار .

وباء بالفخر الذي لا فخر مثله في تواريخ بني الإنسان غير مستثني منهم عربي ولا أعجمي وقديم ولا حديث .

فليس ف العالم أسرة أنجبت من الشهداء من أنجبتهم أسرة المحسين عدة وقدرة وذكرة وحسبة،إنه وحده في تاريخ هذه الدنيا الشهيد بن الشهيد أبو الشهداء في منات السنين).

والحسين في كتاب العقاد ، وكتابته ، سيرة عطرة صافية صفاء النور تلمحق بعالم المثال الذي يتطلع إليه خيال الشعراء وتتغنى به قرائح أهل الفن . وليست هذه ، على قيمتها ، كل ما فعله العقاد ولكنه كشأنه ناقش تقضيتها مناقشة معمقة خدَّم لها فحولة منطقه وقدرته في الجدل والقياس . وكأنه كان يكتب ليقنع (بالحسين) المخالفين والأولياء على سواء .

ولا يخدم قضية مهما تراءت قربها ، قدر مواجهة آراء الطرف الآخر ومناقشتها ودراستها حتى لا يحيك بالنفس شك فيها قد تخفيه ولا تبديه ، وقد تداريه ، ولكنها في الحالين لا تصل إلى مرتبة الصدق الخالص غير مشوب ، وهي مرتبة اليقين .

\* \* \*

وبعد فالعقاد بمجموعة كتاباته الإسلامية الجامعة دعوة واضحة إلى الاعتزاز بالتراث في صوره المشرقة . وإن كان من علماء التاريخ من يرى إبراز الجانب المشرق في عبقريات العقاد الإسلامية نهجاً لطريقة الكماليين من علماء الأخلاق ، غدا منهجاً . (ومن هنا فعبقريات العقاد الإسلامية ليست سيراً بالمعنى التاريخي المألوف ، وإنما هي صور أخلاقية قلما يحتفل فيها بالأحداث والوقائع) . . ثم التطرق من هذا إلى نقد (التركيز على جانب واحد من جوانب التاريخ خدمة لأهداف مباشرة فهو سلاح خو حدين ، إذ أنه يقدم للقارئ ، كبيراً وصغيراً ، أنماطاً غير إنسانية فو حدين ، إذ أنه يقدم للقارئ ، كبيراً وصغيراً ، أنماطاً غير إنسانية لا تتحرك إلا في عالم آخر غير عالمنا هذا) (ا) .

على أن هذا الرأى كان يمكن أن يكون أكثر مطابقة لو أن العقاد

 <sup>(</sup>١) من مقال (عباس المقاد مؤرخاً) للذكتور أحمد عبد الرحيم مصطفى .
 الهلال العدد الرابع - السنة المخامسة والسبعون عدد خاص (العقاد) .

كتب ترجمة فحسب ثم اجتزأ بالجانب المشرق دون الجانب الآخر ، ولكن العقاد منذ العنوان صرح بأنه يقصد (العبقرية).

على أن العقاد لم يقتصر على الأنماط العزيزة أو التى لا تتحرك إلا ف عالم آخر غير عالمنا هذا ، فقد كتب العقاد عن إنسان ( مجهول القدر منحوس الحق يصطلح على بخسه والنزول به عن قدره جهل النقاد وظلم الأغراض والأهواء) . ذلكم هو الشاعر المغبون : ابن الرومي .

\* \* \*

### الفصل الرابع

# العقاد والمرأة

والآن نفرد فصلاً للحديث عن المرأة فى أدب العقاد كما أفرد لها هو فصلاً فى كتابه عن جيتى . وكتاب بتحدث عن الجمال والحرية والشخصية الإنسانية لا يجوز أن يغفل المرأة فهذه العناصر الثلاثة محور حياتها .

وفي حياة العقاد نماذج للمرأة كتلك التي في حياة جيتي ، فالعقاد يكاد أن يكون مثل صاحبه الذي أحب طائفة شتى : منهن الفتاة والنصع ، ومنهن الشقراء والسمراء ، ومنهن التي أحبها للرشاقة والدماثة ، والتي أحبها للحب والمتعة ، والتي أحبها للذكاء والحصافة ، والتي أحبها للعطف الأنثوى الذي يحتاج إليه الرجل الشاعر في حياته النفسية .

ولكن أحب إنسان إلى قلبه من النساء أو الرجال كانت أمه التي تشي كتاباته عنها بتفضيله لها على أبيه . . .

وحين يتكلم الأستاذ العقاد عن العبقسرية والشخصية الإنسانية فإنما يقصر حديثه ، إذا استثنينا عقيلات بيت النبوة كالسيدة النجية المنجبة فاطمة الزهراء ، والصديقة بنت الصديق ، - من واقع الشخصيات التي خصها بإعجاب - على الرجل أقولها أنا السيدة بأسف عاتب . بل إن الأمر تجاوز هذا إلى التصريح بتفضيله الرجل على المرأة في غير مواربة بل في قسوة

أخياناً كثيرة . وهنا ألمح كتابه (المرأة فى القرآن الكريم) فهو يرى فى القوامة الواردة فى القرآن الكريم أنها مستحقة بتفضيل الفطرة وأن قوة الجسم فى الرجل وراءه سبب من فضل (قإن الجنس لا يمتاز فى جملته بقوة الجسد ، دون أن يرجع ذلك إلى فضل فى التكوين يوجب الامتياز والرجحان) .

وهل قوى الحيوان كالأسد والنمر مثلاً أفضل في التكوين من الإنسان لعامل قوة الجسم ؟

المرأة وظيفتُها الأولى في الحياة لا تحتاج إلى ضلاعة الجسد ، بل تحتاج إلى تكوينها الخاص بها المرسوم بحيث ينهض بالأمومة .

والمرأة - من حيث الشكل - تهوى الجمال لا القوة أى أن تكون جميلة فى استدارة لا مفتولة الساعدين ، بل إن المرأة (القوية الجسد) والبنيان تعاب فى عرف النساء وتوصيف بأنها : « رجل » .

وحين افترض الأستاذ العقاد (النقص في التكوين) بني عليه الكثير فعنده من النادر جدًّا أن يوجد بين النساء من تبدع الجمال في فن من الفنون ، سواء كان الشعر أو التصوير أو الموسيقي أو التمثيل .

ويعارض الرأى الذي يعزو تخلف المرأة في الفنون الجميلة إلى الحجر عليها في صور الجهالة الأولى فهو يرى أن الحجر (كان شاملاً للضعفاء من الرجال والنساء على السواء ومع هذا نبغ الشعراء والفنانون من طبقة العبيد والسوقة).

وتهدر حجج العقاد :

﴿ المرأة لم يحجر عليها في الغناء والعزف ومع هذا لم يتجاوز حظها من

المناء طبقة الأداء الحسن إلى طبقة الخلق والإبداع).

وإن كان الأستاذ العقاد قد نسى قوله في غمرة الفرح بشفاء أم كلئوم

الذي أوحى إليه قصيدة رقيقة منها:

أيها الكوكب السلى أسمد الأرض باللَّقساء ردَّدِي الطرف في الفضاء، وما أرحَبَ الفَضاء واسأليم سسؤال مَن يُلجِن العليرَ في الهـسواء هل سرى فيهِ مثلُ صو تلك في الحُسْنِ والنَّقساء في قديم من الزمان أع بي وفي حاضر سواء ل قبيلاً ولا النساء

لا أحاشي من الرجا

لا تُعجِيبِي . أنا المجيد بب ولم أغْلُ في النُّساء د في هذه السيماء دبوان بعد الأعاصير

أنتَ كالشَّمس لا تُعدُّ

ومن حججه المماثلة ، الطبخ والتطريز والتجميل من الصناعات التي تفوق الرجل فيها وكان الظن أن تكون الصدارة فيها للمرأة .

وأرى أن مرجع ذلك إن الرجل بمرحلة شبه دراسية من التمرين في المطبخ حتى يصل إلى « طباخ » لأنه يستعد للاحتراف في البيوت والفنادق . أما المرأة فلا تفكر عادة في الاحتراف بهذه الصورة . إن المقصود بالطبخ عندها أسرتها الخاصة أو (أسرة) غريبة إذا دعاها داعى الحاجة إلى العمل بالمنازل. على أن معاهد التدبير الآن بمن فيها قادرة على ابتداع الأصناف والافتنان فيها وتنويعها وتحسينها . أما من جهة الآداب فقد نجحت المرأة في الآداب على كافة المستويات . فالمسألة ليس فيها استحالة حادة ومثل هذا يقال عن موضوع التعلم يز والتجميل .

يقول الأستاذ العقاد :

(وتنوح المرأة على موتاها ، وتتخذ النواح على الموتي صناعة لها فى غير مآتمها ، ولم تؤثر عن النساء قط فى لغة من اللغات مرثاة تضارع المرائي التى نظمها الرجال ) .

وأقول: هنا أيضاً يتعلق الأمر بقدرة النظم .وهذه يترتب عليها الحفظ والذيوع ،ولكن بين (عديد) النساء ما يفجّر الصخر،وقد دخل فعلاً ف عداد الفنون القولية أو الشعبية على الأقل . على أن أشهر مراثي الأدب العربي ما أثر عن الخنساء .

ومثل هذا قاله عن الرقص وهنا أيضاً لا يمكن إطلاق الأمر قاعدة . إن المرأة التي استطاعت أن تدرس الطب والهندسة وتنجح فيها تستطيع أن تدرس الرقص وغيره مما أثير وتبلغ في تجاحها مبلغ الرجل ، وتستطيع أن تفوقهم كما فاقتهم أحياناً كثيرة في ألموان الدراسات الأعرى . والأستاذ العقاد نفسه يقول بهذا ولكن على سبيل الاستثناء الذي يؤيد القاعدة ولا ينفها إلماذا ؟

إن أشهر نجوم فن الباليه راقصات مثل بافلوفا و « أولانوفا » و « ايزادورا » · لأن فضائل الأجناس في رأيه ( لا تقاس بالنصيب المشترك بل

تقاس بالغاية التي لا تدرك ولا تؤخذ بالاستثناء الذي يأتى من حين إلى حين ، بل بالقاعدة التي تعم وتشيع بين جملة الآحاد . وقد يوجد بين الصبيان من هو أقدر على أعمال الرجال ، بل قد توجد في أثناء الليل ساعة أضوا من بعض ساعات النهار ، وإنما تجرى الموازنة على الغايات القصوى ، وعلى الأغلب الأعم في جميع الأحوال ، وما عدا ذلك فهو الاستثناء الذي لا بد منه في كل تعمم ) . ص ١٨

لماذا إذن لم يأخل بهذه القاعدة عند الحديث عن نبوغ العبيد من الرجال ؟ قاعدة الأغلب الأعم ؟

حتى النكتة يستكثر الأستاذ العقاد على المرأة النفاذ إليها! (إنها قليلة الفطئة للنكتة ، إلا في الندرة التي تحسب من الفلتات العارضة). حتى هذا!!

والنظافة ليست من خصائص الأنوثة إلا لاتصالها بالزينة ، وحب الحظوة في أعين الجنس الآخر . (ولو لم تكن النظافة ، قيمة خلقية ، مفروضة عليها بإشراف الرجل على حياتها العامة وحياتها الخاصة ، لكان استقلالها بنفسها وشيكاً أن يضعها موضع الإهمال والاستثقال ) .

وردى أن بين الأرامل والجدات مولعات بالنظافة دائبات عليها ولا رجال هناك يشرفون على حياتهن العامة أو الخاصة .

ترى لماذا ربط الأستاذ العقاد المرأة فى كل شيء ، حتى فيما يتعلق بالطبيعة الإنسانية المشتركة بين الرجال والنساء ، بالرجل كأنها كلبه الأمين ؟ حتى صفة (الحياء) عندها أو الاحتجاز الجنسي كما يسميه ،

يعده (من الغريزة التي يتساوى فيها إناث الحيوان ، وليس من الإرادة التي يتميز بها نوع الإنسان بجنسيه).

وأقول الاحتجاز الجنسى لا يتساوى فيه الإناث سواء من الإنسان أو حتى الحيوان والدليل من القرآن نفسه . وهنا يكون الاحتجاز الجنسى عند من تتمسك به إرادة ، وقيمة أخلاقية . وهو حياء وليس مجرد اضطرار بدعوى أنه (الحكم القاهر الذي فرضته عليه وظائف الأعضاء) .

حياء تفاضل فيه المرأة بين ما يحسن وما لا يحسن وبين ما يليق وما لا يليق وما هو أدنى وهو (ضبط نفس وقدرة على الامتناع).

وهو امتياز يحسب لصاحبه كما أقر الأستاذ العقاد نفسه بعد قليل في حديثه عن الحواجز الجنسية ومنه (الرجل الذي يقدر عليها هو رجل ممتاز في خلقته الطبيعية كالمرأة التي تقدر عليها . وكلاهما زوج أصلح من غيره للبقاء وإنجاب الأبناء) .

وليس بصحيح أن المرأة تستعصم بالاحتجاز الجنسى (الأن الطبيعة جعلتها جائزة للسابق المفضل من اللكور، فهى تنتظر حتى يسبقهم إليها من يستحقها فتلبيه تلبية بتساوى فيها الإكراه والاختيار).

إن تلبية المرأة حين تلبي يسبقها اختيار منها وإرادة ورغبة تفضيل وليست التلبية البلهاء أو العشواء .

وعنده أن المرأة متناقضة ومع تسليمه بأن (الشخصية الإنسانية) في حالى الذكورة والأنوثة عرضة لكثير من النقائض المحيرة للعقول: عقول الرجال وعقول النساء ولكنه يرى التناقض في المرأة أغرب وأكثر ا وهو يعرف مقدماً رد المرأة فيجاهر به قبلها ولا يبالى فيورد أمثلة المرأة في هذا الباب من نحو تشبيهها الرجل بالبحر المالح وشهر أمشير . . . إليخ ، ويعلق على هذا في طرافة تبدد غضبنا نحن النساء أو الكاتبات على الأقل من قبيل الفن للفن : يعلق الأستاذ العقاد على الأمثلة النسائية :

( وكم لهن من أمثال هذه الأمثال ثما لا ينحفل به الرجال ١١٨). أكلت حواء من الشجرة وزينت لآدم أن يأكل مثلها .

وقد لخص الأستاذ العقاد قصة الأنثى في (هذه الشجرة) التي غدت عنواناً لأحد كتبه بعد أن رآها عنوان ما في المرأة من خضوع يؤدى إلى لذة المصيان ، ومن دلال يؤدى إلى لذة الممانعة ، ومن سوء ظن ، وعناد ضعف ، واستطلاع جهل ، ومن عجز عن المغالبة ، وعجز عن الغلبة بغير وسيلة التشهية والتعرض والإغراء ) (٢)

حتى حين يظن به أنه يقر لها بتفضيل فإنما هو مدح معكوف أو ذم ملفوف ، فالحمل تضحيتها الكبرى (قد أناح للمرأة مزية فطرية لا تتاح لزوجها على وجه اليقين ، وهي ضيان نسلها بغير دخل ولا ارتياب . فكل من ولدت المرأة فهو وليدها الذي يستحق عطفها وحتانها ، وليس ذلك شأن الآباء فها ينسب إليهم من الأبناء )(٣).

وتبلغ القسوة منتهاها حين يقول (إن النساء يوكلن إلى الفطرة في

<sup>(</sup>١) هذه الشجرة ص ٩٧.

<sup>(</sup>Y) 1 1 ص ۱۹.

<sup>(</sup>٣) ( المرأة في القرآن الكريم ) ص \$\$ .

أخلاق الغرائز والعادات ولكن لا يصح أن يتركن فى الأخلاق الأخري أخلاق الأخري أخلاق الأخري المعلاق الإرادة والضمير – بغير إيحاء شديد ، بل إكراه يتجاوز حدود الإيحاء) .

وتضمحيات الأمومة تتساوى فيها مع بعض إناث الحيوان وليست فضلا لها أو فضيلة !!

يخيل إلى أن الأستاذ العقاد كتب هذا الكتاب في فترة عداء كبير لامرأة من النساء .

إن من النساء من هن مثال الوقاء للإنسان والمكان والقيم والأوطان عن إرادة وضمير وبغير إبحاء شديد أو ضعيف وبغير إكراه يتجاوز حدود الإيحاء . والدليل إجلال المرأة لمكانته الفكرية والأدبية حتى بعد صدور هذا الكتاب ، والعدل في الغضب ، والانتصاف عند افتقاد الإنصاف ذروة من ذرى النفس والضمير . والكتاب لا يخلو مع هذا من بارقة إنصاف للمرأة في بعض القضايا كقضية الشهادة التي يحملها الناس معنى تفضيل الرجل على المرأة وهي ليست كذلك . . فالمسألة ترجع إلى طبيعة المرأة العاطفية . إن الدين الإسلامي إذ يشترط شهادة امرأتين حين يكتني بشهادة رجل واحد فإنما كان ذلك كما يقول الأستاذ العقاد لأن ( النساء لا يملكن من عواطفهن ما يملكه الرجال ) . على أن القرآن الكريم طالب من مقتضيات الحيطة لحماية البرىء وإنصاف المظلوم أن يزاد عدد الشهود من الرجال .

وهنا يتسمح الأستاذ العقاد وتستحيل غضبته على المرأة إلى رفق هادئ فيقول توضيحاً لهذا الموقف من مواقف الدين : (ولقد يوجد من

ألنساء من تقوم شهادة إحداهن بشهادة ألف رجل ولقد يوجد من الرجال ألوف لا تقبل منهم شهادة ، ومع هذا من مصلحة المجتمع قياساً على الأعمِ الأغلب أن يحتاط في الشهادة على الوجه الذي رسمه الله ) .

وفي مسألة الميراث يرى مسوغ : (زيادة حصة الأخ لا في أفضلية له ولكن في مسئوليته عن نفقة أخته ، وأن الابن يعول من لا عائل لها من أهله ، وأن رب البيت عامة هو الزوج أو الأب أو الرشيد من الأبناء والإخوة ومن إليهم ، وتقرير وجوب السعى على الرجل أولى وأصلح من تقريره على المرأة التي يظلمها من يساويها به في وأجبات السعى على المعاش ، مع نهوضها بواجب الأمومة والحضانة وتدبير المعيشة المنزلية ) .

قد عانت المرأة من الجدل السياسي الذي عاشه العقاد قبل كتابه عن المرأة كما عانت من مزاياه : الإرادة الحديدية والفحولة .

ومع كل هذا فسواء أهاجم الأستاذ العقاد المرأة أم هادنها فقد دان لها وقبّل منها الوجه بل اليدين وجاش بالدمع وجاش بالشعور وما ارتوى على كثرة العب وطول الرشيف . إن شعره في هذه الناحية ينكر نثره . . . شعره الرقيق في الغزل ، ينسخ عرام منطقة في الجدل .

> ومن شعره في ( ليلة الوداع ) : كأنا نذودُ البَيْنَ بالقُرب بيننا كأن فؤادي طائرٌ عاد إلفُـــه

وهيهاتُ لا تَلَقَى مع النار راويا فَقَبَّلْتُ كُفَّيَّهُ وَقِبْلُتْ ثَغَسَرَه وَقَبَّلْتُ خَدَيْهُ وَمَا زَلْتُ صاديا فنشتدًّ من خوف الفراق تدانيا إليه فأمسَى آخرَ الليل شاديا

إذا ما تضاممُنا ليَسْكُنَ خفقه أوشُّج في كلتــا يديُّه رواجيي وتلمشُ كَنِّي شَعْرُه مْكَأْنِي

تنزَّى فيزداد الخُفوقُ تواليا وشيجاً يظلُّ الدهرَ أخضرَ ناميا أعارضٌ سكسالًا من الماء صافيا وأَشْكُوهِ مَا يَجَنِّي ، فَيَنْفِرُ غَاصَباً وأَعْطِفُهُ نَحْوِي فيعطفُ راضيا ولا تَقَفَّى اللَّيلِ إلا أقلَّـــه وحان التناثي جشْتُ بالدَّمع باكيا (١١)

حاصاً الفرد الممتاز يتخذ نفسه ظاهراً أو باطناً ، أراد أم لم يرد ، مقياساً للآخرين . وسيراً مع هذا المنطق ، فإن العقاد ما دام خلق رجلاً ، فالرجل إذن أحسن من المرأة بعامة . . . والعقاد بالذات أحسن ، بصفة خاصة من (سارة ) التي عذبته . . وكل سارة . . أليس رقيقاً ناعماً ؟ يتحنن ويترضى ويقبل الخدين بل البدين ؟ ماذا تريد المرأة من مظاهر الغلبة الآسرة أكثر من هذا ؟

ويزيد هذا قيمة أنه لا يفعله للتشهى أو التلهي ، بل إنه يحب المرأة لذاتها . . لا للجمال .

> نَبُّينِي ، فلست أعلَم مسسادًا كلُّ حسن أراك أكبرَ منــــــه لستُ أهـــواكَ للجمال وإن كا نستُ أهـــواك للدلال وإن كا لستُ أهـــواكَ للخصال وإن ر لست أهسواك للرشساقة والمرة

منك قلبي بحُسْنِه مشـــــغوفُ إن معنساك تالسد وطسريسف ن ذكاءٌ يُذكى النُّهيُّ ويشــــوفُ ن ظريفاً يصبُو إليه الظاريفُ فَّ علينا منهنَّ ظــلُّ وريـفُ ة والأنس وهو شستى صنسوف

<sup>(</sup>١) يقظة الصباح.

ى النواد يُعليفُ (أنت ) بالفؤاد يُعليفُ إن حبًا يا قلب ليس بمنسس يك جمال الجميل حب ضعيف (١٠)

بل إنه نزه المرأة عن شهوة الجسد وثار عليها حين تردت :

وأرتادُ فيكِ اللَّهَوَ بعسدَ التَّعبُسادِ لقيتُكَ جَمَّ المخوفِ جَمَّ السترددِ بللة جُمَّانِ ولا طيب مَشْسَهَدِ

تُريدين أن أرضَى بك اليوم للهَوَى وألقاك جسمأ مُسْتياحاً وطالمــــا روينك؛ِ إِنِّي لا أَرَاكُ ِ مَلَيْءُ ــــــــةً ــــــ جمالُكِ سُم في الضَّسلوع وعُثرة تردُّ مهاد الصفو غسيرَ مُمَّهُسد إذا لم يك ن بُدُّ من الحان والطِّلي في غير بيت كان بالأمس مسجدين "

أنا أهواك (أنت) أنت فسلا ش

طراز آخر من الرجال . . فيه نصاعة القمم . . .

مرة أخرى أعود إلى رقيق غزله بعد التجني تجني صاحب (كأس على

ذكرى ) . . . تجنى القائل :

صـــوتُ النذيرِ الذي أبِفَاكِ خائفةً أو البشيرُ الذي يدعوكِ ثانيــــة . المحبُّ والحربُ وا وبلا قد اجتمعا

وله في الصدار المشهور:

هنسا مكاذ صِدارك والقلب فيسه أسسير

على ذِراعي قُـسول كيف أخشاه ؟ إلى الطريق لعُمْرِي كيف أرضاه في القلب فانقلبَت أحوالُ دنياه!

> هنا هنا في جسسوارك مطـــوَّقٌ بحصــارك

<sup>(</sup> ٤ ٤ أشجان الليل ص ٣١٦ .

<sup>(</sup> ٢ ) أشجان الليل ص ٣٣٢ .

نسجتسسه بيديسكو على هُدَّى ناظريْسك إذا احتسواني فسإنى ما زلتُ في أصبعيْك (١)

العملاق يتطامن ولكن للحبيب ! فحسب . . .

هو ينتقص المرأة أو على الأقل يراها دون الرجل ولكنه يضعف أمامها حتى ليصرح مرة أنه بين أصبعيها وتارة لدى قدميها !! هذه أبياته :

أبيات العملاق الذي ما دان حتى للطغاة يلتى سلاحه ويقول :

أريد التي ألسق سلاحي وجنسي إليها وألقاها أينن البَسأس أعْسزَلا وأطسرَح أعبساء الجهادِ وهمَّسه لذى قدميها مَغْمَض العين مُرسِلا وأنتِ إذا أقبلتِ أقبلتِ جحضَلاً وجردت أسبافاً وشيَّدت معقِسلا فإن تهزميني فاهسزمي عن بصيرة مريداً لأسسباب الهزيمة مقبلا (٢)

ويقول :

أهجولُهِ يَا أَكْسِرمَ مِن أَمَدَت وَمِن بِإطرائي لهَا أَصِلَتُ وَمِن أَمَدَتُ أَمَا أَصِلَتُ أُمَا أَصِلَتُ أ أهجلوكِ والتَّسِيعُ أَحْرَى بِما أَجَدَّ فيه اليومَ أَو أَمسزحُ أَعسامسسيةُ أَنتِ ولسكنني أَقبَسل الكفا الكفا الستى تَجرَحُ وأعظلمُ القسوة تِلك الستى يَلهو بها المجروحُ ، بل يَفْرحُ (٣)

وفي (أعاصير مغرب) قصيدة بعنوان (هذا هو الحب).

بلا نواح أو جراح أو سهأد أو دموع أو خضوع ذليل ، عرف العقاد الحب : شفافية ، وفهم ، وغفران ، وإعذار ، وبهر ، وإحجام ، وإقدام ،

<sup>(</sup>١) أعاصير مغرب ص ٣٥. (٢) أشه

<sup>(</sup>٣) ص ٣٠٢.

<sup>(</sup>٢) أشجان الليل ص ٢٩٩.

وسكر بغير خمر ، وخمر بلا دنان ، وعمران وعهدان ، وارتفاع فوق الذرى ، وهبوط تمحت الثرى ، وإيثار للذة ، وآلام تُرى آثراً . . . جنة ونار ورى وسعار، وفيض من الوحى والشعر، وغيض من النظم والقصيد:

> مسألة أنهكها مسعب لا الناسُ تَدري ــــا ولا الكتُّ حَسَبُكَ منهــا ، لوشفَتْ حسْبُ إشـــارةً دقَّ لهـا القــلبُ

> > المرأة في شعر العقاد هي الدنيا:

وفيسك روض مستفر عاطس وجسوه حسر ودر نفيست أشجان الليل

وكأنه بعد الكفين والقدمين تذكر شموخه وصفات العلم فيه والذكاء، أو لعله تذكر كتابه ( هذه الشجرة )، أو كتابه الأشد فسوة ( الْمِأَة في القرآن الكريم >، فبرر جنوح قلبه بقوله إن ثروته من الوفرة بحيث لا يضيرها تبديد درهين ! !

أكسذبيني مسرَّةً أو فأكسلبيني مرتسين

ألف ألف من أعاجيا لن تبيدَ الفارقَ الخا والسماواتِ السّي بيد

أكذبيني واكذبيني ما غَناء اللبُّ عندِي

أنا فى تَروةِ وفَســـرِ أنقِصِيها . أَى ضَيْرِ ؟

تبرير على أي حال .

بهك في غِشّ ومين لِلَّهُ يَا قُمْرُةً عِيسَنِي سنكِ في اللُّبِّ وبيني

كلما شئت اكذبيني ان أبي أن تَمخدَعيني منه مهما تسسلبيني درهمسأ أودرهمين ا

وحين قرأت كتابه (في بيتي) اشتهيت أن يفتقد المرأة في هذا البيت ولكنه لم يفعل ! حين تحدث حديثاً طويلاً عن كتبه . . عن النور . . . عن . . . ولكن شعره وشي به في نفثة من نفثات النفس :

يقظانُ يقظانُ لا طيبُ الرقاد يُدا غصَّانُ غصَّانُ لا الأوجاعُ تُبليني أسوانُ أسوانُ لا طبُ الأسساة ولا سأمانُ سأمانُ لا صفوُ الحياةِ ولا أصاحب الدهر لا قلب فيسعِدنى

ظمنان ظمان لا صوب الغمام ولا عدب المدام ولا الأنداء قرويني حيرانُ حيرانُ لانجمُ السماء ولا مَعالِمُ الأرضِ في الغَمَّاء تهديني نینی ، ولا سمر السیار ، یُلهیسنی ولا الكوارث والأشجان تبكيني سحر الرقاق من اللاواء يشمني عجالب القُدَر المكنسون تَعنيني على السزمان ولا خِلُّ فيأُسُوني (١)

<sup>(</sup>١) وهيج الظهيرة .

وإذا عرفنا أن العقاد أحب أكثر من مرة وظفر بالحب ، تبينا أن القلب الذي يعنيه هنا إنما هو القلب الباق . . قلب الزييجة . ويؤكد هذا الأبوة الكامنة في شعره والتي تظهر في وصفه للطفولة ودلها الوصف والد متحنن (قصيدة بين محمد وعزوز) . وصورته الطريفة التي رسمها لطفلة بداعيها:

> من غيرشيء تَخجلُ وشعُورهـا تتهــدُّلُ ورجَوْت منها قبلــة فأبَتْ كَمَنْ يتـــدلُّلُ وتعبتُ وهي تصدُّن حيناً وحيناً تُقبــــل فرفعتُ مرآة لهــــا فتطلعت تتأمَّــل قلتُ انظري في وجهِها أَفَأَنتِ أَم هي أَجمَلُ قالت وفيها غضيسةً أنا بالملاحَةِ أَمْفَـــلُ ومضت تقولُ إلى متى تنسّى الجميلَ وتجُهلُ وأقهول أيكما إذن أدعو بهها فأقبلُ عطفت على وكل مجبو ب يغسار فيسهل (١)

ما كان أملح طِفلةً ضاحكتُها فتمايلتُ

بتي سؤال يلوح في الخاطر . . ما رأتي أَلعقاد في الجمال ؟ والجمال في المرأة هو و الحرية الموزونة ، قياساً على قاعدته في الجمال إنه الحرية .

وكأنه يلمح (نفرتيتي). أو (نفرتاري) . . . جمال (المصرية) في (١) يقظة الصباح. العصور الأولى أيام كان ( المصريون فى عظمتهم قبل آلاف السنين يستجملون من الأجسام كل حر رشيق ويجعلون الأمثلة العليا للجمال تلك الصور التي توشك أن تطير من الحفة كما نراها على بقايا الآثار) .

الجمال المصرى القديم الذى ثاب إليه العالم كله بعد الحرب العالمية جمال النحافة والرشاقة والنسج الدقيق .

ويرى هذا اللوق فى الجمال مقياساً على تقدم الأمة حين يدل الشحم واللحم على تأخرها وركودها ركود البطء والكسل حتى ترى (الكثافة الواهنة) كما يسمى الأستاذ العقاد ، البدانة ، مقياس الملاحة ا وجمل المحمل أو (التختروان) مثال الحسن المطلوب فى النساء .

ومن طريف قوله فى هذا : (تعلو المرأة السمينة وتهبط فى مشيتها وما تنتقل شبراً واحداً فى أقل من خطوتين ، والمقرظون من حولها يهالمون و يكبرون ويباركون الخلاق العظيم ويعوذون هذا الجرم الذى لا تمضى فيه السيوف . . من لحظات العيون ومن حسد الحاسدين ) .

و بمناسبة الجمال ، يقول الأستاذ العقاد إن أقبح رجل في عين المرأة أجمل من جميلات جنسها ويلح عليه هذا المعنى حتى على الشاطئ والفتنة من حوله يقظى تصول وتجول . وترى عينه إحدى العرائس تقبل صاحبتها فيغبطها أو يحسدها لست أدرى :

واحت إلى ترب تخاصرها كلتاهما في ضحوة العمر واحت تخاصرها وتلثمها وتضمها حيناً إلى الصدر

لاتلثمي فمها فما ظمئت يوماً لريقك والثمى ثغرى (١)
وقد أوضع العقاد في (سارة) الصفات التي تعجبه في المرأة وإن
كان فصّل هذه الصفات على مقاسه هو إذ يقول:

( موقليل المرح فيروقه من المرأة أن تكون مرحة بغير تكلف ، ولا مبالغة ، ويسمى المرح الذي يزين المرأة ويشوق الرجل مرحا و موقعاً و تشبيهاً بالغناء الذي ينطلق انطلاقاً وينبعث انبعاثاً ولكنه يقف حينا يحسن به الوقوف . ويسكن حينا يطلب منه السكون ، ويقف ويسكن على اقتضاب موحش وانقطاع ناشز ، ولكن على نغمة تفصل اللحن من اللحن أو على قافية كفتم البيت بعد البيت ، فهو الوقوف الذي يريح ويشوق ويزيد لذة الإيقاع وطرافة الساع .

وهو يحب من المرأة الزيئة التي تغرى من يبصرها إغراء لا يخلى ، ولكنها لو أنكرته وزعمت أنها لم تتعمده ولم تفكر فيه لما استطاع أحد تكذيبها ببرهان .

وهو يحب المرأة التي تدرك الفكاهة ويكره التي تتخذ من فكاهتها صناعة أو معرضاً مفتوحاً في كل ساعة ، وأقرب دليل عنده على إتفان المزاجين هو دليل و نيتشه و الذي يقول إن الضحك من نكتة واحدة هو العنوان الواضع على تقارب الضاحكين في المزاج والتفكير ، وما انفصل اثنان بفاصل هو أبعد من ابتعادهما في تمييز النكات .

وهو يحب ربة البيت التي تكون أول خادمة فيه لأنها سيدته الوحيدة ،

<sup>(</sup>١) يقظّة الصباح.

ويحتقر المرأة التي تأنف من تلويث يديها في مطبخها كما يحتقر الرجل الذي يأنف من تلويث يديه في حقله أو حديقة داره .

وهو يحب المرأة التي تستطيع أن تكون و إنساناً و في بعض الأوقات بمعزل عن الأنوثة والذكورة ، فلا تكون الأنوثة الحيوانية هي كل وظيفتها في الحياة) (١٠).

وقد ظفر العقاد فى دنيا القلب بذلك النموذج الذى تخيله أو حدده ، ظفر به مفرقاً ومجمعاً . فكانت الحبيبة الأولى (إنساناً) وكان (بحبهاالحب الذى جعله ينتظر الرسالة أو حديث التليفون كما ينتظر العاشق موعد اللقاء ، وكانا كثيراً ما يتراسلان أو يتحدثان وكثيراً ما يتباعدان ويلتزمان الصمت الطويل إيثاراً للتقية، واجتناباً للقيل والقال ،وتهدئة من جماح العاطفة إذا خافا عليها الانقطاع . . ولكنهما فى جميع ذلك كانا أشبه بالشجرتين منهما بالإنسانين ، يتلاقيان وكلاهما على جدوره ، ويتلامسان بأهداب الأغصان ، أو بنفحات النسم العابر من هذه الأوراق إلى تلك الأوراق .

وكان يغازلها فتومى إليه بأصبعها كالمندرة المتوعدة ، فإذا نظر إلى عينيها لم يدر أتستزيده أم تنهاه ، ولكنه يدرى أن الزيادة ترتفع بالنغمة إلى مقام التشوز. وكان يكتب إليها فيفيض ويسترسل ، ويذكر الشوق والوجد والأمل ، فإذا لقيها بعد ذلك لم ير فيها ما ينم عن استياء ، ولم يسمع منها ما يدل على وصول الخطاب ، وإنما يسمع الجواب باللحن والإيماء دون الإعراب والإفصاح) . ويبدو أنه جاراها في أسلوبها -- وقد كانت صاحبة

<sup>( 1 )</sup> سارة ۱۲۸ - ۱۲۹ .

أسلوب - فكنى عنها باسم (هند) ولم يصرح باسمها المعروف الذي كان هو الآخركناية عن الاسم الأصلى الثابت في شهادة الميلاد .

وحبه الثانى أى « سارة » . . لون آخر ولكنه يقابل النموذج الذى رسمه للمرأة المفضلة عنده في مواضع شتى .

وصف العقاد سارة بأن (لونها كلون الشهد المصنى ، يأخذ من محاسن الألوان البيضاء والسمراء والحمراء والصفراء في مسحة واحدة . وعيناها تجلاوان ، وطفاوان ، تخفيان الأسرار ولا تخفيان النزعات ، فيهما خطفة الصقر ودعة الحمامة ، وفمها فم الطفل الرضيع لولا ثنايا تخجل العقد النضيد في تناسق والتظام ، ولها ذقن كطرف الكمثرى الصغيرة ، واستدارة وجه و بضاضة جسم لا تفترقان عن سمات الطفولة في لمحة الناظر . و بين وجهها النفير، وجسمها الغفير، جيد كأنه الحلية الفنية سبكت لتنسجم وجهها النفير، وجسمها الغفير، جيد كأنه الحلية الفنية سبكت لتنسجم بينهما وفاقاً ليما الحسن من كليهما . . فليس هو جيداً كأى جيد . . ولكنه الجيد الذي يوائم بين ذلك الوجه وذلك القوام ) (١٠) .

ولقد كانت سارة وهند على مثالين من الأنوثة متناقضين تفرقت صفاتهما في ذاتيهما واجتمعت الصفات والذوات عند العقاد حتى بعد أن غابت الغريمتان .

(كلتاهما أنثى حقًا لا تخرج عن نطاق جنسها ، غير أنهما من التباين والتنافر بحيث لا تتمنى إحداهما أن تحل محل الثانية ، وتوشك أن

تزدر سا .

ا ( 1 ) سارة من ۹۴ .

فإذا كانت سارة قد خلقت وثنية في ساحة الطبيعة فهند قد خلقت راهبة في دير ، من غير حاجة إلى دير .

تلك مشغولة بأن تحطم من القيود أكثر ما استطاعت ، وهذه مشغولة بأن تصوغ حولها أكثر ما استطاعت من قيود ، ثم توشيها بطلاء الذهب ، وترصعها بفرائد الجوهر .

الحزن الرفيع والألم العزيز شفاعة عند هند مقبولة ، إذا لم تكن هي وحدها الشفاعة المقبولة ، أما عند سارة فالشفاعة الأولى بل الشفاعة العليا هي النعيم والسرور ،

تلك يومها جمعة الآلام ، وهذه يومها شم النسم .

تلك تشكو ويخيل إليك أنها ذات أرب فى بقاء الشرور تستديم بها معاذير الشكوى ، وهذه تشكوكما يبكى الطفل لينال نصيباً فوق نصيبه من المحلوى .

تلك مولعة بمداراة نقائصها لتبدو كما تتمنى أن تكون ، وهذه مولعة بكشف نقائصها لتمسيح عنها وضر المخجل والمسبة وتعرضها في معرض الزينة والمباهاة .

تلك لها عدة المتانة والمجاملة ، وهذه لها عدة الرخاصة والبساطة .

لو عملت ثلث عمل الرجال لانتظمت في السلك السياسي ، ولو عملت هذه عمل الرجال لانتظمت نديماً في حاشية أمير مفراح .

كلتاهما جميلة ، ولكن الجمال في هند كالحصن الذي يحيط به المخندق ، أما الجمال في سارة فكالستان الذي يحيط به جدول من الماء



النمير ، هو جزء من البستان لا حاجز دون البستان ، وهو للعبور أكثر مما يكون للصد والنفور .

تلك ذات طموح وهم ، وهذه تحسب الواقع الذى يواثمها خيراً وأشهى من كل مطمع ومن كل همة .

تلك تعطيك خير ما أعطت على البعد والحيطة ، وهذه تعطيك خير ما أعطت على القرب والسرف .

كلتاهما ذات ثقافة وألمعية ، لكن ثقافة هند إلى المعرفة ، وثقافة سارة إلى الفطرة .

يقول العقاد - الذي هو في القصة . . . وهمام ي .

(ما زالت الصور النسائية تتوارى وتنهافت فى بديهة همام حتى احتجبت كل صورة إلا هاتين الصورتين المتقابلتين إحداهما قائمة فى محراب ، والأخرى بالقة كالزهرة من زبد العباب .

وتعاقبت الأيام فأصبحت إحداهما صورة فنية نفيسة لا تقوم بمال ومثلت الأخرى كما كانت تمثالاً من لحم ودم)(١).

ولكن ذلك كتب قبل أن يلتق العقاد بالفاتنة المصرية السمراء التي تركت له بدورها صورة مشهورة رسمها له أولها الفنان صلاح طاهر.

\* \* \*

طويلة قصة العقاد مع المرأة ولعله لخصها في هذه السطور :

(حواء أخرجت من جنة ، وبناتها كل يوم أيخرجن من جنات . .

اسارة می ۱۹٤ .

فهل المرأة ضرة الجنة تغارمنها غيرة الضرائر ؟ لا ندرى . ولكنها هي المرأة أبداً لا تريد للرجل أن ينعم بغير نعيمها أو يسعد بغير سعادتها ، وليس يعنيها أن تفرح معه كما يعنيها أن تكون سبب فرحه وينبوع سعادته دون كل ينبوع . وربحا أرضاها أن تكون سبب ألمه وألمها ، و لم يرضها أن تشاركه السعادة الوافية ، إن كان للسعادة سبب سواها ) (١٠)

والجملة الأخيرة تشى بمكانة المرأة عند العقاد أو نظرته إليها سواء رضى عنها أو رضى عليها .

إن المرأة في الحالين تريد أن تكون شغل الرجل الشاغل . . وقد كانت . . من واقع أدب العقاد . . لقد كتب العملاق عن المرأة ستة كتب :

الإنسان الثانى -- سارة - هذه الشجرة - المرأة فى القرآن الكريم -- الصديقة بنت الصديق -- فاطمة الزهراء .

وقد أشرت إلى الأربعة الأولى فى ثنايا هذا الحديث والآن نقف وقفة عند كتابيه عن أم المؤمنين عائشة وأم الشهداء فاطمة الزهراء.

وأم بطل كربلاء لم يكتب لها العقاد ترجمة كما سبقت الإشارة لأنها بنت محمد أو يكتب لها ترجمة لأنها زوج على أو يكتب لها ترجمة لأنها أم الحسن والحسين وبنيهما الشهداء ولكنها مع هذه الكرامة كتب لها ترجمة لأنها هي فاطمة ولأنها هي مصدر من مصادر القوة التاريخية التي تتابعت آثارها في دعوات الخلافة من صدر الإسلام إلى الزمن الأخير.

<sup>(</sup>١٤) سارة ص ١٤٦ .

وإلى فاطمة الزهراء نسب فضائل بنيها وإن كانوا ورثوها عن على كما ورثوها عنها ولكن الأستاذ العقاد رأى هذه الخصال (إلى ميراثهم من الزهراء أقرب منها إلى ميراثهم من الإمام  $^{(1)}$  .

وأوضيح سمة في شخصيتها عنده (الجد) وفي خلائقها منه مدد صاليح (للثبات على الحق الذي يعتقده صاحبه ، أو يذاد عنه فلا ينكص عنه على رغم )(۲) ٍ

وهذا الثبات رسم مسيرة أبنائها على طريق التاريخ الإسلامي .

فإذا كانت الزهراء قد غوضرت وهي في الثلاثين أو قبل الثلاثين فمعنى هذا كما يقول الأستاذ العقاد أن هذا الجد وهذا اليقين وهذه العزة وهذه الإرادة ظهرت منها وهي في تلك السن الباكرة فذاله عنده ( دليل على قوة كامنة يرجع إليها حين يفسر المفسرون خلائق بنيها وما عساهم قد استمدوه من هذا المراث المكن الأسم

وهذا الإقرار من الأستاذ العقاد في دلالته العامة كسب للمرأة قبل أن يكون كسبا للسيدة البتول .

أما السيدة عائشة فقد ترجم لها مثلاً من أمثلة الأنوثة الخالدة في جميع أقوامها وجميع عصورها .

فالأستاذ العقاد لم يستطع أن يغفل المرأة أويغفل عنها وكيف وقد بلغ

<sup>(</sup>١) ص ٧٧ كتاب فاطعة الزهراء. Y1 ) ou (Y)

<sup>(</sup>٣) ص ٧٣.

من قوة أثرها فيه أو عليه أنه جفا من جفوتها طريقاً كان رفيقاً إذ شهد وسمع السر والنجوى ( فأصبح بعد الخصام كل خطوة فيه كأنما تثقل النفس بآكام فوق آكام من الذكريات والآلام . وكانت كل زاوية من الزوايا كأنما تخفى فيها رصيداً من الشياطين الثائرة والعقبان الكاسرة وكان اجتناب تلك الطريق أسلم الأمور وأهون المحذورات ) (١)

ليس للمرأة أن تتغضب من العقاد فقد أغضبته هي الأخرى ، ثم نسى غضبته ونسيت ولم يبق إلا إكبارها له وإكبارها لوقفته المبكرة معها سنة ١٩١٢ حين نادى بتعليم المرأة تعليماً عاماً لا تعليماً نسويًا مصعداً بها إلى الأفق الأعلى من الثقافة الإنسانية الرحيبة.

<sup>(</sup>١) سارة من ١٠.

#### القصل الخامس

## الإنسان فيشعر العقاد

كان العقاد إنساناً حين اختار شخصياته التي كتب عنها وحين انتهج هذا الأسلوب في الكتابة والتفسير . والعقد حين أعلى من كرامة الإنسان كانت هذه عنده رسالة التزمها في كل ما خطت يده نثراً أو شعراً . ونستطيع أن نرى قيمة هذا إذا عرفنا أنه نشأ في أواخر القرن التاسع عشر وبلغ مبلغ الرجال في الثلالينات من القرن العشرين . أي عندما كان الشاعر نديماً لكبير،أو سميراً في مجلس،أو بوقاً لملك أو ظلاً لآخرين تحت مختلف الأسماء . أيام كان الشعر مدحاً والشاعر مداحاً على طريق وطريقة الشعر العربي أيام كان الشعر مدحاً والشاعر مداحاً على طريق وطريقة الشعر العربي القديم وهو ما ندد به الجاحظ في بيانه هاجمه العقداد والمدازني وشكري ، أعمدة مدرسة الديوان ، هجوماً عنيفاً في مطلع الحياة الأدبية منتصرين لكرامة الإنسان ثائرين على هوان الشاعر في القصيد الكاذب والنظم الأجوف . وقد تركت هذه المدرسة بصماتها على الحياة الأدبية . وليس معنى هذا أن العقاد لم يمدح قط فني ديوانه (أعاصير مغرب) وليس معنى هذا أن العقاد لم يمدح قط فني ديوانه (أعاصير مغرب) قان مدحه الآخر قيل في أناس كانوا يحترمونه بقدر احترامه لهم ، بل كانوا يعرفون لقلمه سطوته . ألم يدعه سعد (الكاتب الجبار) ؟ وقد مدح العقاد يعرفون لقلمه سطوته . ألم يدعه سعد (الكاتب الجبار) ؟ وقد مدح العقاد

سعداً الذي أكبره ، عندما كان الوفد يمثل الشعب . وفي قصيدته (يوم المعاد) ينبع كل شيء من مصر والشعب .

ورثا العقاد ، سعداً ، بقصائد تهمى تنتظم ما يقرب من ماثتى بيت ( ١٨٧ بيتاً ) فى ديوانه ( أشجان الليل ) فيها صدق اللوعة وزفرة الأسى . ومدح العقاد إعجاب رزين فلم يكسف الشمس لأحد و لم يحشد له ألوان صيغة ( أفعل ) .

على أن منحه (لفاروق) إنما كان فى مطلع عهده عام ١٩٣٨ أيام كان مرجى (فى طالع الأيام مرتقب ولم يكن قومنا يختلف منهم اثنان على حب فاروق فى ذلك الوقت . وكان حبنا له أمل ورجاء وعطف على صباه الأعزل وهو الملك ! فنحن شعب عاطفى كنا نراه يتها والعرش تحته . ومع هذا فقد ذكره العقاد فى مدحته (بالشورى) .

وقصيدة فاروق لا تخلو من طرافة . فيحكى الأستاذ العوضى الوكيل في كتابه (العقاد والتجديد في الشعر) أن الأستاذ العقاد وقف يلتى القصيدة وعندما بلغ البيت الثامن قال فاروق لمن حوله (لقد كان والدى أحق بهذا) وسمعها العقاد فطوى الورقة وجلس ولم يكمل القصيدة ، وكانت أزمة كبرى ، استمرت ثلاثة أيام وانتهت بأنه - ترضية للعقاد واعتذاراً له - يدعوه الملك إلى حفل شاى بيخته الراسى أمام مرسى مطروح ، ويقول العقاد (إن القدر لم يشأ أن تتم حفلة الشاى فثار البحر ومنع الوصول إلى البخت . . . وعاد العقاد إلى الإسكندرية ) .

\* \* \*

إن المسألة ليست المدح في ذاته وعلى إطلاقه فقد مدح العقاد ورثا كلبه (بيجو) شعراً ونثراً الأما ملاك الأمر شخصية الشاعر وإحساسنا بذاتيته الإنسانية أي إحساسنا بذاتنا من خلاله ولا عليه بعد هذا أن يقول ما يريد وفي أي إطار يشاء .

ومثل هذا رثاؤه . فقد ربًا السلطان حسين والرثاء في رأبي مدح للميت ا وما خرج عن مألوف قاعدته لأن السلطان حسين كان عهده قصيراً خفيفاً يحتمل:

مرت ثلاث سنيه وهي كأنهسا صبح غداة الأمس حل ظلامه مرت مخففة الصروف سريعسة 💎 وكذا الرخساء سريعة أيامسه

ولكنه في جملته رثاء من قبيل (اذكروا محاسن موتاكم) ليست فيه الفجيعة أوحتي الحزن . ولكنه حين رثا نبي الوطنية المصرية « محمد فريد » ،

تفطر أسى :

أطلقت وبجداني ومثلك يطلسق مرَّت بي الأبسام أنكر كلمسسا أَجِفُو الكلامَ ، وقد يُغوَّثُ مكْتَــوِ أُسَهِي عليكِ وقد تقسَّمَكِ الضَّسنَى ـ في عالم يسَعُ المسدائنَ والمُسرى وغدوتُ كالشبَع المردّد كُلَّمـــا مُثُلَثُ لعيني صورتاك فـــرابَــني أكذا تحور النفس في أجسادها

فالنفس تألمُ والجوانِحُ تخفِستُ يُبنيى الخيالُ وما يُعيـــدُ المنطقُ ناج ويسكتُ في اللَّفلَى من يخُنُّقُ والشُّوقُ والألم البِلِع المصعِــقُ فإذا طلبت المحقُّ فهو المسأزقُ دجَتِ الحوادثُ يستثارُ فيطـــرُق نظرى ولسكن الفجائع تصدق أكذا يحول الرونق المتسألسسق

فيها الحيساة بقيسة تتعلّسق سأم على رغم التجليد محدق بعسرب ومشرق بعسرب ومشرق في وجهك الضاحي وغاض الرقيق الا سماحية ماجد لا تخلّست فتلعثموا حلر الجسواب وأطرقسوا اليوم تُبتلل الدموع ويهسرق الا وأنت السيابق المتفسوق المنسوق ا

لم يرث العقاد أحداً من الحاكمين كما رئا رجال مصر ، لم يمدح أحداً من الحاكمين كما مدح و رمسيس و في اعتزاز الحي بنفسه ، والموطني بكرائم تاريخه وآيات مجده .

لجلال وجهك با ابن (سيتى) هيبةً للسا وقفت لديك زالت أعصر وتقشّعت عنى الدّهور فها هنا فخر الملوك رجاء عفولة عنهم والأمر أمرك مسا قضيت فنافذ والنيل بجرى حيث سار عليه من وكأن طيبة والحيساكل حولها يشدو بذكرك شيخها ورضيعها في كل يوم يستطير جنانهم

تعنو لهسا الآمادُ فهى هَبساءُ بينى وبينسك وانطوت آنساء تلك الديار وها هنسا القُدَماء ورضاك أكبرُ ما ابتغى الأمسواء فيهم وما لم تقض فهو هبساء أجنساد عصرك عصبة زهسراء ملء الفضاء أواهلُ شمَساء وبحبسك السادات والوضعاء نعسر يزف ومنحسة غسساء

السمعت (بنتاءؤر) يُنشِكُ شـعرَه ورأيتُ قصرَك في المسدائنَ يحتمي تَكْتَى الوفود العـــائدين وكُلُّهُمْ ثم انتبهت كأنمسا هي في الكري

فتهذر ساحسة قصرك الأصلاا فيه الضعيف وعبث العظمسا والقوم حولك خاشعون كأنه ....م يعمى (أمون) لجمعهم إصغاله بيضاً وسوداً ، أعبادً وإماء رؤيا تُلفِّقُ نسجَهِ الغلاماء فبكيتُ مصرَ وهل يفيدُ إذا جرى حُكمُ القضاء على الديارِ بُكاءً

وهي طبقة من المدح لم يبلغها في شعره حاكم في عصره ، وهو دليل صدقه النفسى والفني. ومصر الفرعونية لم تبرح منه الفكر والقلب حتى فى أطلال بعلبك التي خاطبها بقوله :

آتاك من الوادى الذي في ضِفافِه تسامي (الآمون) البنساء المدّعم يُحيِّكَ عن (آمون) في مستقرَّه وأنت المحيِّي باسمسه والمُسلِّم

على أن العقاد في كتابه (شعراء مصر وبيئاتهم في الجيل الماضي) قال كلمته في المدح ومقياسه والذي يعتقده (إن شعر المديع من أفضل المقاييس لقياس حال الأمة والشاعر والأديب في وقت واحد . فيخطىء من يظن أن الأمم المترقية لا تمدح أو لا تقبل المدح من شعراتها . إذ المديح جائز في كل أمة ومن كل شاعر ، فلا ضير على أعظم الشعراء أن يصوغ القصيد في مدح عظيم يعجب به ويؤمن بمناقبه ، ولا ضير على الأدب أن يشتمل على باب المديح بين أبوابه الكثيرة التي يعرفها الغربيون أو الشرقيون . وإنما الخلاف في نوع المديح لا في موضوعه على إطلاقه

<sup>(</sup>١) وهج الظهيرة ص ١٩١.

فمديح الأم المتعلمة غير مديح الأم الجاهلة ، والشاعر الذي يملك أمره يتبع في مدحه أسلوباً غير الذي يتبعه شاعر مغلوب على أمره ، ومكانة الأديب في الأمة تظهر أتم الظهور من أساليب الشعراء في هاتين الحالتين ، فلن يقال إن للأديب مكاناً في الأمة والشاعر مضطر فيها إلى إذلال عقله وتسخير كرامته في مديح لا تسيغه العقول ولا يليق بالرجل الحر المريد لما يقول ، ولن يقال إن الأمة متعلمة والمبالغات الشعرية فيها تؤخذ مأخذ الجد والوقار ، وهي أقرب إلى الهزل والهجاء المستور ، أو لن يقال إن الأمة حرة تشعر بوجودها وأنت تقرأ مدائع شعرائها فلا ترى فيها ذكراً لغير الرؤساء ، ولا ترى في الصفات التي يمدحون بها صفة ترجع إلى الأمة وتعتمد على تقديرها أو تستفاد من خدمتها والعمل بمشيئها ) (١).

وشعر العقاد فيه إنسائية حتى فى وصف الأشياء فنور المنار (أرق يقلب مقلتى ولهان ) ووميضه على البحر أفكار وأشجان وهو (كالبيت يجمع بعد شتيت النوى : شمل الأحبة فيه والإخوان ) .

وهو إنسان حين يودع شعوه التجارب الإنسانية وآلام الإنسان تحت وطأة كل الظروف ، وآماله وغروره وأوهامه ومطامعه .

فقصيدة الشاعر الأعمى فيها عذاب إنسان محروم من النور الذي يجود به الأفق لعين الذئب فلا يرى جمال العيون في المها ولكنه يرى لحمها والشحم ، ولا يرى در الجيد في الغيد كالجوهر ولكنه يرى الدم عالقاً بالمخالب . ويلمح قلبه البئر عميقة القرار لا حاجة بها إلى النور الذي تهدوه

<sup>(</sup>١) من ١٨ – ١٩ .

الشمس فيها أو تريقه فوق الرمال . وتبلغ المأساة قمتها في هذا البيت ينفثه الشاعر الحزين :

وهل كنتُ أختشَى المسوت إلا لأنه سيحجبُ عنى حسن تلك المناظر ١١ إنسان وهو يعيش تجربة العقاب الهرم الذى يهم ويعييه النهوض فيجثم في عجز يعمق خطوطه ترنيق العمرصور وصياح القطا . لكأنه طريد

السهاء كما طرد إبليس من الجنة .

إغفاءته فزعة خائف، وغمضته حلم ماض ذهبي ولى وأن يعود. وتأتي اللفتة الإنسانية الكبيرة في هذا البيت :

لعينسك يا شيخ الطيور مهابسة يفسر بغاث الطّسير عنها ويُهزّمُ مع كل هذا العجز والضعف يشفع الماضي القوى الجسور ، إذن أن تن مع على هذا الأعمال وإن أتت من طائر . لكل كائن ما قدم بين يديه .

وهو يألم للضعف الإنسائى الذى يغافل الضمير الحى فينسى العهود ويجعد الجميل. وتعمق خطوط الصورة فى مقطوعته (خمارويه وحارسه) - مثيراً إلى قصة الأسد الذى كان يحرس خمارويه - بالمقارنة بين الأسد والإنسان:

أُلِيْسَ من العجسائب أنَّ لَيْسًا يَدُودُ رعيسةً عمَّنْ رعاها ؟ وأن يَحمِي ابنَ آدمَ من أخيسه سِباعٌ جَلَّ أن يُدَعى أخماهسا وثِقْتَ بِذِي حفاظ ليس يسريثي ولا يَنْسَى الحقسوق لمن حباهسا

(١) يقظة الصباح.

وهم قتــــلوك حين وثقتَ منهــــم وكم حَفِظَ العهـــودَ فما اعتداها ولَمْ وَشَهِدَ اغْتِبَالُكُ فِي دَمُشَسِقٌ لَصُرُّجُ بِالْجَنَايَةِ مِنْ جَنَاهِمَا (١)

تجربة لعلها واحدة من تجارب كثيرة جعلته يتساءل في الديوان نفسه : أين الحقيقة ؟ ولم ينتظر الجواب بل أودعه في هذه الأبيات :

> أين الحقيقة ؟ لا حقي . . قة كل ما زَعموا كلام ا النَّاسُ غَرَّقُ فِي الْهُوى لِمْ يَنْبِحُ غِـــرٌّ أَوْ إمـــامُ كالغيد يضمرها اللثام كُلُّ يَهِيمُ بِهِمَا فَمُسَانِ لَاحَتْ لَهُمْ صَدُّوا وهاموا كم أشرَفَ الحَسَقُ الصر احُ فأعرضَتْ عنه الأنام والناسُ لو تَلْرى خَفَا فيش يَطيبُ لها الظلام لا حسن الا أنسبه لا حَقَّ ف الدنيا يسرام

إن الحقيقة غـــادةً

## شعره فيه أبعاد وأعماق:

وهو لا يعنى نفسه من التأمل والتعمق حتى في حضرة الجمال الذي ( يقف عليه تحيته وحياته ) فما يلبث أن يخاطبه :

أُوتِيتَ مِن حُسْنِ الشَّهَائِلِ نِعْمَـةً والحسنُ في الدنيسا مِن الآفات هو جوهرٌ يجني عليسك وميضَّسه عدوانُ سُرَّاق وحقسدُ عُفــــاةِ والحسنُ يَعْشَقُهُ الكريمُ وربما أَضْرَى لَثَيْمُ النَّفْسِ بالنزعـــاتِ ولقد يُضيء مواقسعَ الشبهاتِ (٢) (٢) يقظة الصباح ص ٣٧.

كالبسلع يَأْتُمُّ السِراةُ بنسورِه

<sup>(</sup>١) يقظة الصباح ،

وكأنه يحس غرابة عظته للجمال فيقول معللاً :

إن ليؤلمُني الجمالُ إذا هَسوَى فارتدُّ بين أبالس وغسسواة أُقسى القلوب تلينُ إن هي أبصَرَتُ ورقاء نهبَ قشماعِم ويمساغِ

وناقش العقاد الشاعر الخلود في الآخرة في قصيدته الكبري (ترجمة شيطان) وطاف بما يدور في أخلاد المنكرين من معان . . معاني الشك واليأس والحيرة والضلال أيضاً . . وانتبى منها بأن الراشد سيمضى والغوى سيزول ويبقى الفن وحده (يستهوى العقول).

اللهن أبقى من القوة . . . فالكروان :

الفن يحيى الميت ويرد الروح : إذا شُيَّعوني يَوَم تُقضَي منيَّستي فـــــلا تحمِلُوني صامتينَ إلى الثَّرَى وغنَّـــوا فإن الموتَ كأسُّ شهيِّــةٌ وما زال يَحُلُو أَن يُغَـــنِّي ويشرَبَــا وما العيشُ إلا المهدُّ مهد بني الرَّدَى ﴿ فَلَا تَنْحَزَّنُوا فَيْسَاءُ الْوَلِيدَ الْمُغَيَّبِ الْ

ما ضرمن غسى بعشل غنائسه أن ليس يبطش بطشة العقبسان

فإنِّي أخسافُ اللَّحْدَ أَن يَهيا ولا تَذْكرونِي بالبسكاء وإنمسا أعينُوا على سَمْعِي القصيدَ فأطربا يقظة الصباح

وبمناسبة المخلود نذكر سخريته ممن يعنون أنفسهم بنقد العصاة والكفار . . . وما فطنوا أنهم (بكفرهم) يريحونهم من المنافسة في الجنة ومزاحمتهم فيها:

نَقِمُوا على الكُفَّارِ أَن تَركوا لهــــم أجرَ السَّماء وأنكروا ما أنكـــروا

لوكان ما وعِدُوا من الجنَّساتِ ف هذى الحيساةِ لسَّهم من يكفُّر كما سخر من المقادير التي ترزق الغنى بغير حساب ، القصاحة والحب والغفران والسيادة وخدمة الناس .

## وسخر من تقوى المشيب :

أبعسد الشيب ترغب في الصلاح فرغت من الحيساة فأنت ترجو وجعت عن الحسرام فأنت عندي فما تَقُوى الشيوخ سوى اضطرار المسلوخ سوى اضطرار الشيوخ سوى اضطرار المسلوخ سوى اضطرار المسلوخ سوى اضطرار المسلوخ المسلود المسلو

وتزهم في المدامة والمسلاح حباة في الفراديس الفسساح عجزت عن المحسرم والمبساح كتقسوى اللهس بات بلا سلاح يقظة الصباح

وأجرى العقاد في ديوانه (وهج الظهيرة) حواراً طريفاً بين المعرى وابته بالغيب نابعاً من بيت أبي العلاء :

وإذا أردتُم بالبنينَ كسرامسة فالحسرَمُ أجمع تركُهُم في الأظهرِ يا أبي طال في الظلام تُعسودِي فمتى أنتَ مخرجِي للسوجسودِ؟ طال شوقي إليك فاحلل قيسودِي

يا أبي عسالَمُ الظسلامِ مخيفٌ ليس يَقوَى عليه طفسلُ ضعيفُ فأجسزني من ظلّه المسسدود

ما الوجوه الحسسان ؟ ما السوار ما الدراري ؟ ما الفلا ؟ ما البحار ؟ إن دأب الوليد حُبُّ الجديد

لى جسدودٌ وليس لى أبسسوان ولئسن شئت آن فيسكم أوافي وتمليت وتمليت قسسمتى فى الموجسود

ولكن أباه . . . أو أبا العلاء يقنعه بآرائه المعروفة . واقتنع الصغير واكتنى بالانتظار حتى التقيا في اللحد .

وفي شعره عنصر الفكاهة . والفكاهة من أخص خصائص الإنسانية حتى ليعرف البعض الإنسان بأنه حيوان ضاحك .

أفضى إليه صديق بأن كلبته ولدت فقال يبارك للنفساء ويمحي المولود :

ما حبى الدهر بنت كلب بأعلى من ذراريك عنصراً ولقاحا أبشِرِي دُولَةً الكلابِ بَجَرُو ﴿ سُوفَ يَنْقُ عَنْ جَيْلِهِ الْأَتْرَاحَا يذرع الدار جيئةٌ ورواحا

أَعْلِينِي (يَافِلُورَةِ) الْأَفْرَاحَا وَامْلَتَى الْأَرْضِ وَالسَّمَاءَ نُبَاحًا مَا تَقَضَّى الأسبوعُ إلا تُمثِّي ويرمز ويسمخر سخرية ملفوفة :

سوف يُدْعَى على السكلاب أميراً يُفزع الأسسادَ وثبة وصياحسا يلبُّسُ الطـــوقَ من نُضارِ ودُرٌّ ويحولهُ الخـــزُّ الثمينَ وشاحـــا

ويعود إلى مدح وليد ( فلوره ) وهو المترفع عن المدح حفاظاً على كرامته :

ما عدحتُ الأنسامُ يوماً وإني لستُ آلسوك يا كُليْبُ امتِداحسا ل بنوالكلب في الوداد فصاحسا ق إذا كان للأذاة سلاحسا من سُعسار يمزّق الأرواحسا يقظة الصباح

أُعجَمَ النساسُ في السوداد ومازا إن عِيُّ اللَّـــــان خيرٌ من النَّـط وسُعارُ السكلابِ أهسونُ شرًّا

وحديثه عن وفاء الكلاب يذكرنا بحزنه على كلبه (بيجو) الذي بلغ فيه أعلى درجات الإنسانية حين يسع عطفها كل شيء وتتجاوب مع الحيوان

## وتتحد بالطبيعة :

حزناً عليه كلَّما لاح لى بالليسل فى ناحية المنزل مسامرى حيناً ومُستقيل وسايتي حيناً إلى مدخل كأنه يعسلم وقت الرجوع

حرز عليه كلسا عرز مسدق ذوى الألساب والألسن وكلما فوجئت في مسامتى وكلما الموجئت في مسامتي في سكنى مستغنياً. أو غانياً بالقندوع

أبكيك . أبكيك وقسل الجزاء يا واهب السود بمحض السخاء يكذب من قال طعسام وماء لحوضع هسذا ما محضّت الوفاء لغائب عنك وطفل رضِيع(١)

(١) أعاصير مغرب .

ومن الفكاهة صورة غير عابرة رسمها لعسكرى المرور في ديوانه (عابر سبيل):

> ﴿ وَمَا لَهُ أَبِدًا رَكُوبُكِهِ ا نك حسين تأمر والعُقوبيه مُرَّما بدالك في الطريقِ ﴿ وَرُضْ عَلَى مَهَلِ شُعوبِهِ ا أَنَا ثَاثَرُ أَبِــِداً ومــــا فَ ثَــوْرَ تِي أَبِـداً صعوبه أنا راكب رجلي فلا أثر على ولا ضريبسه

متحكُّم في الـــراكبين لهمم المشوبةُ من بنسسا

وكذلك راكب رأسه في هذه الدنيا العجيبة

حتى في الفكاهة لا ينسى (الحرية) أو النفرة من الأوامروالنواهي. ومن مداعباته الفكهة لأصدقاته ، قصيدته عن كلب الشاعر طاهر الجبلاوي :

> حزناً على كلب طاهر فإنه طاهر الكسلاب تَشابها في خليق الصّحاب واتفقا ، شيمة الصّحاب وربمسا عَيَّ طاهرٌ وكلبُه حساضرُ الجسسواب فليس يُوفيه حقَّــــــه منَ اكتشـاب أوانتحاب إلا إذا بات نائحـــاً نبع المساعير في الخراب عوعو ، عووووبلا وَنيُّ ﴿ وَلا انقطاع ولا اقتضاب قد رحم اللَّهُ واستجاب

لا تَسْأَلُوا رحمـــةً لـــه

لعلَّه مات قانطياً من (أزمة) الأكل والشراب أراحيسه الله من ضني أنقذه القبر من مسذاب

وشاعر آخر . . . كان العقاد يوفد عنه الشاعر العوضى الوكيل في المآدب . فكتب مرة إلى الأستاذ إبراهم الدسوق أباظة باشا يؤكد ( توكيله )

للعوضى الوكيل في ( التأكيل ) .

يا مُطْعِمَ الأدبـــاء من خيرِ الدُّبائح والبُقــول ما طاب من ضان ومن طير ، ومن عدس وفول المعرضي الوكيل الما أذا دعو أنم دعوة عوضي الموكيل عرض إذا ما شتم عنى وأكال أكيسل بين الموكِّل والمؤكِّسي لل ، فاز بالغنم الأصبل

أنا هنا لا أتكلم عن شعر العقاد من الناحية الفنية فإنما يعنيني هنا الناحية الإنسانية وحدها لارتباطها بموضوعي وتعميقها له . وإلا دخلت في مناقشة (ديوانية) عن الشكل ، (القافية) حين عنيت بالموضوع ، ومناقشة لغوية عن اللفظ ، حين احتفلت بالمضمون – وعلى ذكر اللفظ حفل شعر العقاد في شبابه بالألفاظ اللغوية وكأنها معرض لمحصوله منها.وحفل تبعاً لهذا بالهوامش والشروح - وعادة التكثر باللفظ يبدو أنها لازمة للأديب ف مطلع حياته الأدبية .

وبعد ، فهذه لمحة من شعر العقاد الإنسان أو إنسانية العقاد الشاعر.

# الغصل السادس **العقاد يترجم للعقاد**

تبدأ القصة في سنة ١٩٤٦ .

قال العقاد ردًّا على أمل أن يكتب كتاباً في حياته (سأكتب هذا الكتاب وسيكون عنوانه و عنى و وسيتناول حياتي من جانبين : الأولى حياتي الشخصية بما فيها من صفاتي وخصائصي ونشأتي وتربيتي البيتية والفكرية ، وآمالي وأهدافي موما تأثرت به من بيئة وأساتذة وأصدقاء عوما طبع أو انطبع في نفسي من إيمان وعقيدة ومبادئ . أو بعبارة أخرى: ( و عباس العقاد للانسان ، الذي أعرفه أنا وحدى ، لا عباس العقاد كما يعرفه الناس ، ولا عباس العقاد كما خلقه الله .

والجانب الثاني: حياتي الأدبية والسياسية والاجتماعية المتصلة بمن حولى من الناس أو بالأحداث التي مرت وعشت فيها أو عشت معها ، وخضت بسببها عدة معارك قلمية ، وكانت صناعة القلم أبرز ما عشت فيها ، أو بعبارة أخرى وحياة قلمي » (١٠).

أما الجزء الأول من الكتاب الذي كان مأمولاً فقد تكفل به أو ببعضه كتاب (أنا) الذي جمعه من مقالاته المتفرقة الأستاذ طاهر الطناسي بل أعطاه المنوان.

<sup>(</sup>١) كتاب (أنا).

أما الجزء الثاني من الكتاب فقد تكفل ببعضه كتاب : حياة قلم . وما زالت حياة العقاد موضوعاً خصباً لكثير من الكتب والدراسات .

ترجم العقاد لنفسه في كتابيه (جياة قلم) و (أنا) وحسناً فعل أو فعل الذين رغبوه في الكتابة عن تاريخه أو تاريخنا في سبعين سنة حافلة بالأحداث . فني هذه الترجمة صور مدينة أسوان في أواخر القرن التاسع عشر وصفاً تفصيليًّا لم يخطئ حتى اللعبات المفضلة عند الأطفال . . .

تكلم عن مدارس الصحافة وأولها مدرسة عبد الله النديم التي نشأ فيها مصطفى كامل بوإن كان العقاد نفسه ليس من تلاميذها بل لقد عارضه في طفولته الباكرة - كان تلميذاً في الثانية عشرة - حين أنشأ من قصاصات الورق ، (لا مراكب) كالأطفال ولكن مجلة يعارض بها مجلة (الأستاذ) لعبد الله النديم .

حتى الاسم عارضه الطفل عباس فسمى مجلته (التلميذ). وصدقت كلمة أمهات مدينتنا أسوان التي كن يرددنها لأطفالهن كلما أصابهم ما يسوءهم من التوريط في المزاح معه وراء الحد الذي يسيغه . فإذا ذهبوا إلى أمهاتهم يشكون ما أصابهم كان الجواب الذي يقال بين الضحك والغضب: وأمزح مع من شئت يا بني . . ولكن . . كل الناس ولا عباس » .

ومن الطريف أن صحيفة العقاد أو مجلته المخطوطة (التلميذ) لم يصدر منها غير بضعة أعداد لم يكن لها من قراء غير زملائه في المدرسة وأقاربه المشجعين أو المتندرين المتفكهين . ولم يكن لها من اشتراك غير تعب النسخ لمن يراها مستحقة لهذا الثمن . ولكنها تركت آثارها في نفسه طويلاً بل حددت وجهته فعرف بعدها أنه ليس للجندية ولا للزراعة كما كان يحسب في سن الأخبلة والأوهام والأحلام . . إنها صناعة القلم لا غيرها . . . وما أمنية الجندية وعلوم الزراعة إلا ( ترجمة لأمنية الكتابة مستعادة في صورة من صور الصناعات الأخرى ، وبخاصة حين نذكر أنها كتابة لا تخلو من نضال ، ولا تخلوا كذلك من زراعة ولا من عناية بالحياة والأحياء ) ( 1 ) .

وقد باعد بين العقاد وعبد الله النديم - على الرغم من وجوه شبه ظاهر بينهما - سببان : أحدهما يرجع إلى الأحوال العامة والآخر يرجع إلى المزاج الشخصى الذى فطر عليه .

ثم هناك طبيعة العصر الذي كان يعيش فيه . فقد كان عصراً لا يسمح لمدرسة واحدة أن تطغى على أفكار الناشئة في كل بقعة من بقاع البلاد المصرية . . لأنه كان عصراً مزيجاً مضطرباً بين عصرين ذهب أحدهما ولم يخلفه العصر القادم على رأى واضح مقسوم بين كل فئة من الناشئين وما يوافقها وتوافقه من التفكير الحديث .

(كان عصرنا د برج بابل د يبنى ويعاد بناؤه بين عام وعام . كنا نعيش في عصر الجهاد الوطنى على مذاهب ، ونعيش في عصر التجديد الفكرى على مذاهب ، ولا نرى أمامنا مذهباً واحداً في قضية من قضايانا الكبرى ، وكلها مشكلات ) (٢).

<sup>(</sup>١) حياة قلم ص ٣٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٤٣.

حين أرخ العقاد لقلمه تناول بهذا القلم موضوعات كبيرة فتاريخ الصحف وأصحابها .

والصحافة قبل خمسين سنة أي في أواثل القرن العشرين .

تحدث العقاد حديث العيان والتجربة عن (حق الصحيفة) و (عدة الشغل) و (التوزيع) و (المعلمين). المسيطرين على التوزيع --والإعلانات و (الإعلانات السرية)، و (أسعار الرتب).

تكلم عن (الصحافة اليومية) و (غير اليومية) وعن وسائلها المشروعة وغير المشروعة ، تكلم عن مكاتب التحرير بين العتبة والفجالة .

وكم من مضحكات مبكيات يرويها العقاد في سياق هذا الحديث أو البحث الدارس ، كثمن الفخر والثناء وطبقة المأجورين .

ومع هذا كله يرى أن الصحافة فى أوائل القرن العشرين قد أصبحت (هامة) ولم تصبح (عامة) إلا بعد حين .

وإلى هذه الظاهرة يعزو علة التناقض بين صحافة يومية محترمة - عقاييس المجتمع - وصحافة أخرى غير محترمة بكل مقياس من هذه المقاييس .

(وعلى كلتا الحالتين كانت الصحافة -- يوبية وغير يوبيه -- عارضاً غريباً على المجتمعات المصرية ، ولم تكن هناك بيئة خاصة يقصدها الصحفيون الأنهم صحفيون ، بل لم تكن للصحافة نفسها كلمة متفق عليها . فربما سمى الكاتب في الصحيفة بالتحريرجي ، أو الجوربالجي ، أو العاربين ، أو العوربالجي المنازيتجي ، أو الحرر من صناعة التحرير في المطابع والدواوين التي

تكتب فيها الرسائل . . فأما كلمة ؛ الصحافة ، فهى بدعة مستحدثة خلقها اللغويون على وزن ؛ فعالة ، كالتجارة والحدادة والملاحة والنجارة وكل ما يأتي على هذا الوزن للدلالة على الصناعات .

ولو سئل الصحاف يومئذ : ما عملك ؟ لما وجد كلمة مفردة يجيب بها من يسأله ويفهمها السائل والمسئول . . . )(١).

ولكن هذا و العرض ولا يتركه العقاد بغير تعليل بل يغوص كعادته وراء السطح أو ( الظاهر ) إلى الأعماق البعيدة فيرى ( للصحفي في المجتمع المصري أب واحد من لحمه ودمه ومن طبيعته وصناعته هو . . . اللبيب . . .

اللبيب الذى يعلو حتى يتبوأ مكان الواعظ المسموع والمستشار المعول عليه والمعلم الذى يصغى إليه المتعلم المستفيد كما يصغى إليه الفهيم ، المعجب بسحر الكلام وفتنة البلاغة .

واللبيب الذي يهبط حتى يصدق عليه وصف و الثرثارة و أو و الأدبائي و الذي يفهم بالإشارة ولا يتورع عن الحيلة في طلب الرزق المباح والمحظور، ولا يبالى ما يصيبه في سبيله من الزراية والابتذال...

اللبيب هو « جد » الصحنى في المجتمع المصري ، على أسوته وأدناه على أحسنه وأعلاه )(٢).

أما عن الجزء الأول فيقول العقاد :

(إنني لا أتحدث بطبيعة الحال عن ﴿ عباس العقاد ﴾ كما خلقه الله .

<sup>(</sup>١) حياة قلم طُن ١٠٤ - ١٠٥ .

<sup>(</sup>٢) ألمرجع السابق ص ١٧ .

فالله جل جلاله هو الأولى بأن يسأل عن ذلك .

ولن أتحدث بطبيعة الحال عن وعباس العقاد و كما يراه الناس فالناس هم المسئولون عن ذلك .

ولكني سأتحدث عن عباس العقاد كما أراه .

وعباس العقاد كما أراه - بالاختصار - هو شيء آخر مختلف كل الاختلاف عن الشخص الذي يراه الكثيرون ، من الأصدقاء أو من الأعداء . هو شخص أستغربه كل الاستغراب حين أسمعهم يصفونه أو يتحدثون عنه ، حتى ليخطر لى فى أكثر الأحيان أنهم يتحدثون عن إنسان لم أعرفه قط ولم ألتق به مرة فى مكان .

فأضحك بيني وبين نفسي وأقول : ويل للتاريخ من المؤرخين .

فعباس العقاد هو في رأى بعض الناس مع الختلاف التعبير وحسن النية هو رجل مفرط الكبرياء .

ورجل مفرط القسوة والجفاء .

ورجل بعيش بين الكتب ، ولا يباشر الحياة كما يباشرها سائر الناس . ورجل يملكه سلطان المنطق والتفكير ولا سلطان للقلب ولا للعاطفة عليه .

ورجل بصبح و يمسى فى الجد الصارم فلا تفتر شفتاه بضحكة واحدة إلا بعد استغفار . . . واغتصاب .

هذا هوعباس العقاد في رأى بعض الناس .

وأقسم بكل ما يقسم به الرجل الشريف أن عباس العقاد هذا رجل لا أعرفه ولا رأيته ولا عشت معه لحظة واحدة ولا التقيت به في طريق .

ونقيض ذلك هو الأقرب إلى الصواب.

نقيض ذلك هو رجل مفرط فى التواضع ، ورجل مفرط فى الرحمة واللين ، ورجل لا يعيش بين الكتب إلا لأنه يباشر الحياة ، رجل لا يفلت لحظة واحدة فى ليلة ونهاره من سلطان القلب والعاطفة ، ورجل وسع شدقاه من الضحك ما يملأ مسرحاً من مسارح الفكاهة فى روايات شارلى شابلن جميعاً ) .

وبين هذا وذاك رسم العقاد بنفسه صورته الصحيحة :

إنني لا أزعم أنني مفرط في التواضع .

ولكنى أعلم علم اليقين أننى لم أعامل إنساناً قط معاملة صغير أو حقير ، إلا أن يكون ذلك جزاء له على سوء أدب .

وأعلم علم اليقين أننى أمقت الغطرسة على خلق الله ، ولهذا أحارب كل دكتاتور بما أستطيع ولو لم تكن بينى وبينه صلة مكان أو زمان كما حاربت هتلر ونابليون وآخرين .

وأنني لا أزعم أنني مفرط في الرقة واللين .

ولكننى أعلم علم اليقين أننى أجازف بحياتي ولا أصبر على منظر مؤلم أو على شكاية ضعيف .

فعندما كنت في سجن مصر رجوت الطبيب أن يختار لى وقتاً للرياضة غير الوقت الذي تنصب فيه آلة الجلد لعقوبة المسجونين .

فدهش الطبيب ، وظن أنه يسمع نادرة من نوادر الأعاجيب وقال لى في صراحة : ما كنت أيخيل أن أسمع مثل هذا الطلب من العقاد

الجبارة . والجبروت تنبأ به محمد عبده فى طفولته ووصفه به سعد زغلول
 فى رجولته وقد يبدو من الغريب أن تقرن الطفولة بالجبروت ولكن أحداث
 طفولة العقاد تنفى الغرابة وتؤكد غيرها .

. ومثل من أمثلة أنه كان تلميذاً صبيًا بمدرسة أسوان في العهد الذي كانت المفاضلة بين شيئين هي المحور الغالب على موضوعات الإنشاء في أيامه بمدرسة أسوان . فكان من عرام شخصيته يختار أضعف الجانبين حتى الحتار الجهل مرة في مفاضلة بينه وبين العلم ! وهو الذي كانت أول قصيدة نظمها في حياته - كان وقتئذ في التاسعة من عمره - قصيدة مدح بها العلوم ومن قوله فيها :

لعلوم ومن فوله فيها : علمُ الحساب له مَزايا جمَّةً

م والنحو قنطرةُ العلوم جبيعها وكذلك الجغرافية تهدى الفتى

وإذا عرفتَ لسانَ قوم يا فتى

وبه يزيد المرء في العمرةان ومبينً غامضها وخمير لسمان لمسائك البملدان والوديسمان نلت الأمان به وأي بيسان

المسألة إذن شدة إحساس بالقدرة وطاقة التفوق بغير معين .

ومن كتاب (أنا) نتأمل لمحات من شخصية العقاد .

لم يكن العقاد يتشاءم من شيء في الحياة بل كان يتحدى الشؤم في كل صورة من الصور التي اصطلح الناس عليها ، فاحتفظ فوق مكتبه بتمثال للبومة المضطهدة المرمية بالشؤم ، واتخد داراً برقم ١٣ المزعوم نحسه ، حتى حين قرر بناء منزله بأسوان شرع فيه يوم ١٣ مارس وقسم كتبه ١٣ قسماً وكتب عن ابن المرومي المقرون بالشؤم .

ومن الغريب حقًا أنه دفن في أسوان يوم ١٣ مارس . فهل أثبت الرقم المشثوم وجوده آخر المطاف ؟

يقول لودفيج في معرض حديثه عن نابليون .

(إذا أردنا أن نصور حياة حافلة كحياة هذا الرجل لم يكن لنا بد من أن نصبغها بألوانه ، قلا غنى للكاتب عن الرجوع إلى كلام صاحب الترجمة ولا خوف من الإفراط في هذا الصدد مهما أفرط ، إذ الواقع أن كل إنسان أقدر على شرح نفسه من أي إنسان غيره ) (١١).

ومن هنا نستطيع أن نعتمد على كتاب العقاد (أنا) في التعريف إليه أو التحدث عنه أو الترجمة له ولو من باب تفصيل المجمل أو توضيح التوضيح كما يقول النحاة . . . .

ومن كتاب (أنا): (لم أشعر قط بتعظيم إنسان الأنه صاحب مال ولم أشعر قط بصغرى إلى جانب كبير من كبراء الجاه والثراء بل شعرت كثيراً بصغرهم ، ولوكانوا من أصحاب الفتوحات . .

وأنا أعتقد أن نابليون مهرج إلى جانب العالم باستور ، والإسكندر المقدوني بهلوان إلى جانب أرشميدس ، وإن البطل الذي يخوض الحرب ذوداً عن المحق والعقيدة أكرم جداً من كل بطل يقتحم الحروب ليقال إنه دوخ الأم وفتح البلدان) (٢).

<sup>(</sup>١) ساعات بين الكتب ج ٢ ص ١٤٤ .

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ص ١٤.

لأنه كان في نفسه ، وبنفسه ، أغنى الأغنياء ، وغنيًّا عن الأغنياء .

\* \* \*

وكان العقاد القوى ، قوى الشخصية وقوى الحجة وقوى الإعجاب وقوى الله والقهر وقع نظره وقوى المخصوعة ، أضعف الناس أمام ضحايا الألم والقهر وقع نظره أثناء سجنه يوماً على جلاد يهوى بسوطه على ظهر سجين ثم ينبثق الدم من ظهر الرجل المسكين . . فعاد إلى مكانه في السجن باكياً ، وقلبه يكاد ينفطر شفقة ورحمة ، ومكث مريضاً مدة أسبوع كامل ، ولم يستطع النوم ثلاث ليال بأكملها وظلت صورة الدم على ظهر السجين تخايل عينيه ، واستمرت أنات الرجل تدوى في أذنيه ، ولم يرحم خياله أن ذلك الرجل قد أتي ذنباً استحق عليه العذاب .

هذا هو العقاد الذي قال من جهلوه إنه قاس لأنه لا يرحم ضعفهم الفني ، حين رق ورحم وشجي أمام كل ضعف سواه .

\* \* \*

كان عزيزاً حتى فيما لا حيلة فيه ولا مجال لكرامة أن تختار. ومن هذا إيثاره الموت نفسه على المرض لو جاز أن يسلك الموت فيا يستحق الإيثار. ومن قوله في هذا :

(إذا فاجأني الموت في وقت من الأوقات ، فإنني أصافحه ولا أخافه يقدر ما أخاف المرض ، فالمرض ألم مذل لا يحتمل لكن الموت ينهي كل شيء).

حتى في المواقف التي يجنح فيها الفرد إلى المداهنة والملاينة تندفع شخصية

العقاد تجاهر بالرأى الصريح . . والصحيح . . مسقطة من اعتبارها حساب المكسب والمخسارة في هذا الاختيار .

ومن هذا أن العقاد أيام المبرئان كان يعلن في كل دائرة تقدم فيها أنه لن يقبل الوساطة في مسألة شخصية ، إلا أن تكون تقريراً لحق أو دفعاً لمظلمة . شخصية لها عرام . لقد أقسم (العقاد) لزعيم الوفد في أكتوبر سنة ١٩٣٥ وهو يشير إلى قلمه الرصاص الذي كان بكتب به مقالاته - وكان بحمله وقت جداله معه في بيته بالإسكندرية - ألا ينتي هذا القلم حتى تنتي وزارة نسم باشا من دست الحكم . وقد صدق فما كاد يمضى اليوم الرابع من يناير سئة ١٩٣٦م حتى استقالت الوزارة النسيمية استقالة أشبه ما تكون بالإقالة وتولت الحكم بعدها وزارة (على ماهر باشا) (١).

دائماً اعتزازه بالقلم مع سالو الحكام ، فمنذ حمله إلى أن ودعه قبل سفره إلى أسوان للمرة الأخيرة ، لم يمالئ حاكماً قط ولم يداهن حاكماً قط . إن أقصى ما يطمع فيه الحاكم المستبد ، أو يطمح إليه ، من العقاد : السكوت . وإنه لأمنية الحاكمين من صاحب الرأى الحر والقلم الجهير

## وفى باب الأنفة تروى عن العقاد هذه القصة :

كان فريق من كبار رجال الصحافة أعضاء فى مجلس الشيوخ . وأريد الإنعام عليهم بالباشوية ، لكن لما كان القانون يحرم الإنعام برتب أو نياشين على أعضاء البرلمان ، اشترط عليهم أن يستقيلوا من المجلس ليظفروا بالإنعام

<sup>(</sup>١) حياة قلم ص ١٨.

السامي ثم يعاد تعيينهم في المجلس!

قبلت الأغلبية الاستقالة من عضوية المجلس لتظفر بالباشوية ومنهم خليل ثابت وأنطون الجميل وآخرون .

عضوواحد فقط رفض الباشوية . . هو العقاد!

وحدث عقب الإفراج عن العقاد من السجن أن أوفد إليه القصر من يعرض عليه منصب مدير الإدارة العربية في القصر بكافة مزاياها فرفض.

ثم بعد فترة - عرض على العقاد منصب مدير دار الكتب فرفض . وارتقى العرض إلى مدير الجامعة فرفض .

وقى عهد تال عرضت عليه الوزارة فى الائتلاف الدستورى السعدى فرفض وقال إنه لا يرضى عن قلمه بديلاً!

ويروى عن الأستاذ العقاد أن أحمد حسنين أبلغه أن (فاروق) أصدر أمره بإعادة كتابة اسم العقاد في جدول الانتخابات , وكانت الوزارة الوفدية قد حذفته .

وفى كياسة رجل البلاط قال أحمد حسنين : إن الملك يقدر العقاد ويرى أنه كاتب كبير لا ينبغى إغفاله . . .

وينتظر أحمد حسنين في تشوف جواب العقاد على هذا ، التقدير الملكى ، فيجيب العقاد ولكن بقوله :

إن قول فاروق إن عباس العقاد كاتب كبير شيء لا يقدم ولا يؤخر ، أما أن يقول العقاد إن فاروق ملك كبير فشيء آخر 1 وهو ما لم أقله حتى الآن . سئل العقاد يوماً لماذا هو ديمقراطى ؟ فأجاب : ( لأننى لست بالمذل ولست بالمذل ولست بالمؤمن بصلاحية الاستبداد في جميع الأحوال . وهذه هي الأسباب التي تبغض إلى الاستبداد حيث كان ، وتحبب إلى الديمقراطية حيث كانت ولوكانت بين أناس لا يستحقونها أحسن استحقاق .

فالحرية في أقبح أوصافها خير من الاستبداد . وقد شبع العالم من عيوب الحكم المطلق ألوفاً بعد ألوف من السنين ) ( 1 ).

وكان سُعد زغلول فى قمة زهوته يعمل للعقاد ألف حساب ومن ذلك أنه كان لا يقترح عليه الكتابة أو الكف عنها . كان يتنسم رأيه بطرح الموضوع للمناقشة كمن يجس النبض فإذا وقف على رأيه ورآه يلتق معه من تلقاء نفسه أفصح عن غرضه الحقيق وتمنى عليه أن يعالج الموضوع .

يرويها العقاد في مجال ترحيبه بالاقتراح الأدبي بأتى من المجلات الأدبية وأصحابها لأنهم كما يقول أدرى بحاجة صحفهم إلى ألوان الموضوعات ، حين كان يرفض كل اقتراح سياسي بالكتابة في مسألة من مسائل السياسة.

وقد فسر العقاد شبهة الكبرياء فإذا بها ترفع ، هو بعض وفائه للقيم الإنسانية ، وعطائه للحياة الأدبية ، وصنيعه لكرامة الأدب والأدباء .

ومن اعترافات العقاد في كتاب أنا:

(أعترف بأنني لا أطيق التواضع الكاذب الذي هو رياء في المتكلم وغفلة في السامع . فإذا بخسني الباخسون حقًّا فدعواي إذن أمام ضميري

<sup>(</sup>١) حياة قلم ص ٢٢ .

لا يزعزعها إجماع الخافقين.

أعترف بأننى أحب الشهرة والخلود ، ولكننى أعترف كذلك بأننى لا أطلبهما بثمن يهيض من كرامتى ، وأننى إذا أحسست أن إنساناً بمتن على بشهادة يبلها أو شهادة يمنعها فلا نصيب له عندى غير التحدى الذى يذهب به إلى الحائط ، ولتذهب الشهرة وليذهب الخسلود معها إلى الشيطان )(١).

ألوف تبلغ به الألفة حد الضعف أمام العادة فلا يقدم على التبديل إلا بعد عناء طويل. ومثل من أمثلة أن البيت الذي كان يسكنه قد تغير له أربعة ملاك وهو الساكن فيه لم يتغير.

وأنه كان فى مصر الجديدة ودكان حلاقه فى شارع محمد على لأنه من سنين كان يسكن هناك .

يلتقى عنده المحافظة والتجديد من أثر نشأته فى أسوان (وهى أعرق مدينة بين مدن مصر القديمة بموروثاتها التى لا تبلى وهى فى الوقت نفسه مدينة أوربية فى الشتاء أوكانت كذلك يوم نشأ نشأته الأولى فأوربا كلها كانت تتراءى هناك كل شتاء بملاهبها وأزيائها وعاداتها ومؤلفاتها وفنونها واختلاف أقوامها )(٢).

وكذلك كان بيت العقاد بالقاهرة فيه أحدث كتاب وأحدث ما يعين على استجلاء فن كالتليفزيون . . . والريكوردر . وفيه أيضاً أقدم ما عرفت

<sup>(</sup>١) حياة قلم ص ٢٧.

<sup>(</sup> ٢ ) المربع تُفسه ص ٣٧ .

البيوت من آلات خارج دائرة الفنون .

أما بيته فى أسوان فقد رأيت الحجرة الفسيحة التى كان العقاد يعقد بها ندواته فى أسوان عصر الاثنين والجمعة من كل أسبوع . ورأيت المقعد الذى كان يجلس عليه والناس من حوله ، الواقفون ير بون أضعافاً على الجالسين إلى جانبه والجالسين بين يديه . كان العقاد يحل بأسوان فما يكاد الناس يتسامعون بمقدمه حتى تتدفق جموعهم على مجلسه ، وتهرع وفودهم إلى داره فلا يبتى فى الطابق السفلى موضع لقدم . . إنه ابن أسوان وأبوها فكل من فيها يدعوه و أبويا العجاد » .

ورأيت حجرة العقاد الخاصة وقد ترك فيها كل شيء كما خلفه آخر مرة . . ملابسه معلقة وعصاه . . كل شيء يبدو منتظراً كأنه قادم إليه من القاهرة . وما درى أنه سافر منها إلى أسوان منذ أمد قريب . . بعيد . .

والدور العلوى مخصص للعقاد حين كان يسافر إلى أسوان. وتستطيع أن تكتشف هذا بنفسك . فكل شيء مرتفع القامة مبله . رفوف الزجاج على الأحواض . . ومراياها . . الأزرار في الجدران . . الشهاعات (المشاجب) ، الأثاث ، حتى الأدوات ضخمة غير نظائرها عند الناس . . وابتسمت من بين دموعي . . لقد لحقت عملقته الأشياء التي تنتمي إليه . .

واستوقفنى فى بيت أسوان صور أسوان . . كل تمغلم من معالم أسوان تضمه لوحة زيتية . فالخزان والمقياس وأنس الوجود وجزيرة النباتات . . إلى هذا المحدكان و أبويا العجاد » متعلقاً بمسقط رأسه . كما كان مسقط رأسه متعلقاً به إذا أخذنا بدلالة الصور هنا . فني كل حجرة صورة للعقاد

وفي كل ردهة صورة . . للعقاد . . وكم من صورة رسمها له أو رسمه فيها الفنان صلاح طاهر والموسيق صلاح طاهر والموسيق كالشجاعي أليست جامعة ؟

وبين الصور ، صورة كان العقاد يعتز بها . . صورة زبنية من رسم صلاح طاهر أيضاً . إنها صورة طفلة نائمة أناملها الصغيرة البضة تمسك أطراف الغطاء ودوائر شعرها المخملي تلتى على وسادتها البيضاء ظلالاً رقيقة مثلها ، ووجهها كله تغسل براءته وطهره بحراً من آثام العالم . . كان العقاد المهيب يحب الطفولة .

وقد سمعت قصة غريبة صحت أم لم تصبح فإن لها دلالة كبيرة على أعماق . . صاحبها . . روى لى ابن أخيه أن العقاد رجع من جنازة ابنه صفيه المازئي وقد اتخذت صرامته قراراً لا يحيد كالعادة وهو ألا يتزوج لكى لا يقف هذا الموقف الجريح . . لكى لا تدفن نفسه نفسه . . لكى لا يوسد الثرى بضعة منه أو أعز شيء فيه . وظل فترة يردد : كيف أحتمل المازئي دفن ابنته ؟ كيف ؟ وكثيراً ما سئل العقاد عن سر عزوبته فكان يصنع للسائلين الجواب .

كان يحب الأطفال (إنهم معلمون من الطراز الأولى . . لأن أخلاق الإنسانية مكتوبة فى نفوسهم بالخط البارز الذى تقرأه لأول نظرة ، وهى فى نفوس الكبار ضامرة أو مصحفة أو ملتبسة بوشى الرياء وزركشة العرف وزخارف التكلف والتمويه .

إن معلمينا الصغار لا يكتمون شيئاً وكل ما كتموه أبرزوه وضاعفوا

إبرازه ، فمن لم يتعلم حقائق الضمير الإنساني من الطفل فما هو بمستفيد شيئاً من علوم الكبار ولوكانوا من كبار العلماء)(1).

( وجاهل بهذا الخطب من يحسب أن الحزن على الصغير أهون من الحزن على الكبير .

إذ الواقع أن المحزن على الكبار قد يهون عند الحزن على هؤلاء الصغار ؛ لأنك تحزن عليهم بمقدار تعويلهم عليك ، ومقدار الرجاء فى غدهم وغدهم طويل مفتوح لآمال المخيال ، ونظرتهم إليك وهم مرضى على يديك تطالبك بالمعجزات وتعجزك بعد ذلك عن الصبر على ذلك الأمل الذى ضاع فيهم ، فلا عزاء .

متعة نفيسة وتمن غال ، وبما زهدني في اقتناء المتعة النفيسة علمي بغلو الثمن ولا إخائني مع هذا تجوب مما ابتليت به في طائفة من هؤلاء الأصدقاء الأعزاء)(٢).

فنان عاطفي حتى ليبكيه الأداء المثقن أو المشهد الدرامي ومن ذكرياته أنه بكى في أول فيلم أجنبي ناطق ، كان يمثله الممثل القديم (آل جونسون). وكان مع آل جونسون طفل صغير يمثل دور الطفل الذي حرم من أمه وظل هدفاً للإهمال حتى مات.

بكى ولم يستطع النوم في تلك الليلة .

عاطفي يتعلق بوالدته حتى في شيخوخته واستغناثه المفروغ منه عن

<sup>(</sup>١) حياة قلم ص ١٧١ .

<sup>(</sup>٢) حياة قلم ص ١٧١.

الرعاية والحدب , ولكنه كان أول ما يفعله عندما يزور أسوان أن يهرع على أثر تزوله من القطار إلى غرفتها أثر تزوله من القطار إلى غرفتها ويسكن إليها فلما توفيت لم يدخل غرفتها ما عاش كيلا يراها خالية منها .

إنه يذكرنى بفريد الدين العطار الذى كان يقول عن أمه وهو وزير (هذه السيدة التي هي أو هي من خيوط العنكبوت كانت لى حصناً ) .

رحتى الشوارع التي كنت أغشاها مع صديقي المازني - رحمه الله - لم أستطع أن أغشاها بعد مماته . وصرت أتجنب ما يذكرني بفجيعتي فيه حتى لا أحزن من جديد 11)(1).

فنان يستهويه الجمال . وللعقاد في وصف النهار والفرح بالنور كلمات الاكتبت عن العقاد مرة إلا تاقت نفسي إلى ترديدها .

(كان النهار بساماً ، مدلاً بشمسه ، مزهوًا بنوره ، كأنما يحس روعته في الأنظار وبهجته في الأرواح وكأنما يتوهيج من نظر العيون إليه كما يتوهيج الوجه الصبوح تحت لحمات الأحداق . كان نهاراً مبتكراً عليه جدة لا تحسبها قد مضت عليها سويعة من يوم . خلقاً مبتكراً يخيل إليك أنه يتلألا في فضائه للمرة الأولى . . وهل هنالك فارق بين نور نهارنا هذا وبين النور في أبعد مكان من الفضاء وفي أبعد فترة من الزمان ؟ ها هنا شيء على الأقل تستعليم أن نقول إنه لم يفتك أن تراه قبل ألف ألف من السنين) (٢٠).

<sup>(</sup>١) حياة قلم ص ٣٨.

 <sup>(</sup> ۲ ) ألمرجع نفسه من ۲۷۷ .

وهو يحب النور كجيتى الذى مات ( وهو يطلب المزيد من النور ، كما يقول العقاد فى كتابه عنه ، ويهتف بمن حوله وهو يجود بنفسه أن « افتحوا النافذة ليدخل النور » ) ( ! )

وكان للعقاد دستور حياة .

(فلى وقت للعمل ، ولى وقت للرياضة ، ولى يوم كل أسبوع أكف فيه عن كل عمل وكل قراءة حتى مطالعة الصحف وفض رسائل البريد ، ولى مواعيد للطعام والنوم لا تختل فى يوم ، ولى قاعدة هامة تشمل العمل والرياضة والطعام والجد واللهو والبطالة وهى التوسط بين الإفراط . . والتفريط ) .

ويراه الدكتور عثمان أمين متأثراً بكانط في نظريته المعرفة ومذهب الأخلاق. وما قاله العقاد في هذين لا يستلزم بالضرورة تبعية أو متابعة . فمذهب العقاد في الأخلاق كما يقول الدكتور عثمان أمين نفسه يعتمد (على أخلاق الضمير والفطرة السليمة ، أخلاق الصراحة والوفاء والإشاء . ولاسبيل إلى إنكار هذه الأخلاق ما دامت تعبر عن طبيعة الإنسان ووجوده ) .

وقصة ابن طفيل ۽ حي بن يقظان ۽ تزكي انجاء الفطرة السليمة في مسار خلقي سليم بدون كانط أو نظريات .

أما عن علاقة الإنسان بالكون فإن الإسلام حددها حين قال بعد الدعوة الموسعة إلى التأمل والتفكير والتعلم: (وما أوتيتم من العلم إلا قليلا) . الا قليلا

<sup>(</sup>١) حياة قلم ص ٢٧٧ .

هنا الدقة تستريح

فى الأساطير الإسلامية أن الله أخبر موسى أنه وهب و الخضر و من لدنه علماً . فذهب موسى يبحث عن الخضر حتى وجده فى كهف وأمامه شبه بركة صغيرة من الماء . وسأله موسى :

حل أعطاك الله علماً ؟

-- حمداً له في كل حال .

وفى هذه الأثناء حط طائر وحسا حسوة من الماء . وهنا التفت الخضر إلى موسى وقال له :

ما عندى من العلم في حجم ماملاً فم هذا الطائر من الماء.

والقصة ترمز إلى تواضعُ العالم اللحق . . وإلى أن الإنسان ماأوتي من العلم إلا قلبلا .

إن T. W.A لاتقاس بالطائر الصغير المهاجر الذي يطير مسافات شامعة على جناحيه .

هذا هو معجزة القوة .

كم من ملايين الخلايا في جسم الإنسان تعمل بنظام محسوب ؟

لقد استطاع الإنسان أن يصل إلى القمر ولكنه لم يستطع أن يخلق خلية حية .

ماهى الأرض التي يعيش عليها الإنسان ويتصارع فوقها ويزدهيه النسر في هذا الصراع ، إلى جانب الشمس ؟ ذرة من غبار في مدينة الشمس لوأن الشمس مدينة . ماهذا كله مجتمعاً ومتفرقاً بالنسبة إلى الله ؟

حدث فى الانتخابات الأمريكية أنسأل رجل ، عالماً من علماء الفضاء : هل هناك كواكب أخرى مثل الأرض ؟ وهل هناك شموس أخرى ؟ فقال العالم : نعم .

قال الرجل: إذن لا يهمني من الذي نجيع أو سقط.

والقصة من عالم الواقع ترمز إلى تفاهة الاهتامات اليومية صغيرة أم كبيرة . إن إنسان العصر يتحدث كثيراً عن إنجازاته العلمية حتى سمى عصره ، عصر التكنولوجيا . . . . هذا العصر نفسه له علامة أخرى : التلوث .

هذا التلوث مؤشر يدعو الإنسان أن يخفف صلفه وغروره .

لقد أبدع الإنسان الصناعة فلوث دخانها الجو .

وفي الزراعة ، قاوم الآفات فلوث النبات .

وفي التجارة لوث الأفكار بالإعلان .

وفى السياسة ، لوث ضمير الإنسان ، وهدَّم القيم ، وخرّب البشر ، وقد آن الأوان لتنظيف بيته أي بيئته أي دنياه .

ليست دعوة ضد الصناعة والزراعة والتجارة . . .

محال . . . ولكنها دعوة إلى الوعى بأنه ماأوتي من العلم إلا قليلا . . ودعوة إلى الإيمان بأنه فوق كل ذى علم عليم ، وبأنه لم يخرق الأرض ولم يبلغ الجبال طولا . . . وإلى أن هناك خالقاً أكبر وأقدر وأعلم وأحكم . . كل شى عنده قدره تقديراً . . .

يقول الأستاذ العقاد : إن العقل لايفهم حقيقة الشيء ف ذاته ، فليس

أمامنا إلا أن نفترض أحد فرضين ، فإما ألا يكون هناك حقيقة تفهم ، وإما أن العقل يضع نفسه في غير موضعه حين يتصنى لاستكناه تلك المحقائق . والفرض الأول بعيد التصديق ، فلم يبق غير أن العقل غير منوط بفهم كل صلة بين الإنسان وهذا الكون الذي نشأ منه ، وأن الصلة موجودة وإن لم تكن معقولة .

إن الإيمان ليس الشهادتين . إنه عملية صعبة . إنه اتحاد بالكون . . استماع إلى المعزوفة الكبرى والمايستر و الأكبر والأقلر والأعظم .

وينفتح القلب ويشرب النغم

وتتوهج الروح إذ تلمسها الشرارة المقدسة

ويبصر الإنسان بعبد أن رأى .

إن الحضارة هي وصول الذات إلى مرتق عال من التوحيد والتكامل ، ثم مارستها الحياة انطلاقاً من هذا الأفق كالوردة الكونية . ولعلها سميت كذلك لأنها تمثل خروج النفس من القوضي الداخلية إلى كونية الكون .

إن شدة اهتمام الغرب بعلم النفس مؤشر إلى معاناته النفسية من أمراض العصر . . من أمراض حضارته الصناعية العقلانية . . ولسنا ضد العقلانية ولكننا نؤمن بالتكامل . . أن يكون الإنسان عقله وقلبه وروحه وجسمه كلا واحداً لا يتجزأ .

يقول الأستاذ العقاد: لن ترى الكون حق رؤيته وأنت تحاول المخروج منه، والانفصال عنه، إنما تدوك حقيقة الكون وأنت و بعضه، أى وأنت متأثر به مؤثر فيه، منصل بكل ما فيه من سر وجهر وسرور وألم.. إنما تدوك

حقيقة الكون المقدورة لك ، وهو جسم حى يعاطفك وتعاطفه وتعطيه وتأخد منه . ولن تدركها ألبتة وهو جثة ميتة على مائدة التشريح تُعْمِلُ فيها المبضع . وتهيئها للدفن في التراب . ]

وهكذا نرى العقاد المولع بالمعرفة فى فروع شتى ، الموكل بالمنطق والقياس والتحديد العلمى ، مدركا لجلال اللامحدود ، مؤمنا بخالق الكون الإيمان الواسع العميق البصير ، مسلماً حين يقرر محدودية العقل ، بأن الإنسان ما أوتى من العلم إلا قليلا ، متكاملا بالمعنى الجضارى للتكامل الذى يلتقى فيه العقل والقلب والرأى والضمير .

نعود إلى حديث العقاد :

( وقبل ذلك كله كانت لي شيخوخة في مقتبل الشباب .

ولم يخل شبابي من الشيخوخة ، فمن الحق ألا تخلو شيخوختي من الشياب )(١).

وحين ترهب في محراب الفكر وجد من يقلب الحسنة النادرة ، سيئة ا فزعمه قوم زاهداً في الحياة .

وما أحب الكتب إلا لأنه يهوى الحياة مشغوفاً بها صباً (إنني أحب الكتب لأن حياة واحدة لا تكفيني . ومهما يأكل الإنسان فإنه لن يأكل بأكثر من معدة واحدة . ومهما يلبس فإنه لن يلبس على غير جسد واحد . ومهما يتنقل في البلاد فإنه لن يستطيع أن يحل في مكانين ، ولكنه بزاد الفكر والشعور والمخيال يستطيع أن يجمع الحيوات في عمر واحد ،

<sup>(</sup>١) حياة قلم ص ١٦٠ .

ويستطيع أن يضاعف فكره وشعوره وخياله كما يتضاعف الشعور بالحب المتبادل ، وتتضاعف الصورة بين مرآتين )(١٠).

ومن الطريف أنه حتى الجنة لم يستطع تصورها خالية من الكتب , فقد تمنيل الأستاذ توفيق الحكم في يعض كتبه ، العقاد وقد دخل الجنة فلم يلبث أن أخذ يطوف بين أرجائها عسى أن يرى واجهة مكتبة يقف أمامها ويتأمل عناوين الكتب فيها ، فلما طال به المطاف ولم يجد مكتبة ولاكتباً ضجر منها وطفق يقول : ما هذا ؟ جنة بغير كتب ؟ ) .

وهنا ابتسم العقاد أو لعله ضحك ضحكته المجلجلة وقال :

صديقنا الحكيم لم يبالغ في تخيله لأننى فعلاً لا أستطيع أن أعيش في جنة لا أطلع فيها وليس من الضروري أن أقرأ في كتاب.

يقصد بالعين . . بالسمع . . بالشعور . . بالملاحظة . . بالتعمق . . بالاستشفاف . . وسائل كثيرة للاطلاع غير القراءة .

ويسأل العقاد كالمستغرب : لماذا لا نطلع في الجنة ؟

يجب أن نطلع فى الجنة قبل غيرها لأن المكان الذى تسكنه وتحب أن تسكنه هو أحق الأمكنة أن تطلع عليه وتعرف كل ما قيل فيه ، وكل ما خطر بالبال عنه ، وكل ما خامر به النفوس غير نفسك من خوالج الغبطة والشوق والرغبة والاستطلاع .

يجب أن نطلع في الجنة لأن الساعة الحاضرة فيها لا تكفينا ومن حقها علينا أن نعرفها ماضياً ، وحاضراً ، ومستقبلاً ، وأن نحيط فيها بشعورنا

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه ١١١.

وشعور الآخرين الدين اختبروها غير خبرتنا وشهدوا منها غير ما شهدناه .

فإن لم تكن لنا وسيلة إلى ذلك غير الكتاب، فليكن الكتاب في الجنة. ولا يعقل أن تنقص الجنة حيث تكمل المدن العامرة في هذه الدنيا(١).

وفى حديثه عن مقاييس الشباب بين قاتل بمقياس الشعور، وقاتل بمقياس القياس الواحد بمقياس القلب والهوى، وقائل بمقياس الهمة والطموح، كان المقياس الواحد لدى العقاد الذى يقيس به جهوده فى جميع أدوار حياته هو النهم إلى المعرفة .

ولكن لا ضير فالعقاد نفسه كان لا يبالي سخط الساخطين لأنه كان يعلم (أن خطأ الكثيرين جائز وأن سخريتهم لا تضير فلم أحفل بتلك السخرية، ولعلى بالغت في قلة الاحتفال بها و وأخذت راحتى و جدًّا في بسط رجلي حيث أشاه )(٢).

وهو هنا يشير إلى قصة أبي حنيفة وكان كما قبل يبسط رجله فى حلقة الدرس لأنه لم يكن يستطيع أن يثنيها من مرض أو من إعياء . فأقبل على درسه ذات يوم شيخ غزير اللحية وقور المشية هابه أبو حنيفة فثنى رجله على ألم ثم أخل فى درسه عن موعد صلاة الصبح ، قإذا بالشيخ يسأل : (وما العمل إذا طلعت الشمس قبل الفجر ؟ قال أبو حنيفة : و العمل أن أبا حنيفة يبسط رجله ويحمد الله و) .

وقف العقاد في حياته كالطود الأشم في وجه العواصف والرياح ومن

<sup>(</sup>١) حياة قلم ص ٥٩.

<sup>(</sup>٢) ألمرجع نفسه ص ١٣٨ – ١٣٩.

العواصف ما حاول أن يسنى عليه التراب، أو يكيل له السباب، ولكنه فى ثبات الراسخ الواثق من نفسه صدها بوقفته ، أوردها خائبة لمناعته . وفى كل مرة تسكن الضبجات وتخفت الأصوات ليعلو صوته وحده ، حتى وهو فى صعت الموت وهم فى صخب الحياة !

لقد حارب العقاد الطغيان وحارب الفوضى.

لقد حارب رءوس الأموال وحارب مذاهب الهدم والبغضاء.

لقد حارب التبشير وحارب التقليد الأعمى والدجل المربب باسم الدين .

لقد حارب الجمود والرجعية ، وحارب الإنكار والجحود .

لقد حارب الأحزاب وحارب الملوك .

لقد حارب هتار ونابليون وحارب المستعمرين في صفوف الديمقراطيين. لقد حارب أعداء الأدب المسمى بالقديم وحارب أصدقاء الأدب المسمى بالجديد.

لقد حارب الصهيونية وحارب النازية أكبر أعداء الصهيونية .

لقد حارب جميع هؤلاء فالتق على محاربته أناس من جميع هؤلاء صهيوني إلى جانب نازى ، إلى جانب فوضوى ، إلى جانب رجمي إلى جانب ملحد ، إلى جانب حامل اللحية والعَلْبة باسم الدين ، إلى جانب الماركسي من اليسار والمبشر من اليمين .

ولكن لا ضير مرة أخرى فقد كان العقاد يدعو الله ألا يحرمه من عداوة مدع أو دخيل على حرم المعرفة وحرمتها ، نكرانه للفضل على قدر شعوره بعرفان غيره . . وكفرانه بالحق على قدر صواب المحق ، لا على قدر خطئه .

فإن الذي لا صواب له يكنى الحاقدين مثونة النقمة عليه اللجاجة في مذمة عمله وبخس جهوده واجتهاده (١) .

سئل العقاد: هل ظفرت بما كنت تريده من الحياة ؟

فكان جوابه: (بلغت فيا أعتقد غاية ما يستطاع في بيئتنا العربية ولم أبلغ الغاية التي رسمتها أمامي في مقتبل حياتي ولا قريباً من الغاية. وإذا قدرت ما صبوت إليه مائة في المائة ، فالذي بلغته لا يتجاوز العشرين أو الثلاثين )(٢).

بعد كل هذا العطاء يرى العقاد أنه لم يبلغ العشرين أو الثلاثين في المائة عما كان يصبو إليه . .

وسئل العقاد ما الذي يتمنى بعد السبعين.

فكان جوابه ( لثن تمنيت شيئاً بعد السبعين الأتمنين أن أعيش فلا أعيش عبثاً ولا فضولاً ، وأن أعيش كما عشت بحمد الله على الدوام أحقاباً وأحقاباً إلى الأمام فيقول الناس اليوم ما كنت أقوله قبل عشرات الأعوام فذلك هو العمر الذي أحتسبه سلفاً وأعيشه قبل حينه فلا يكلفني انتظاره إلى الختام ) (٣).

وكان له ما أراده فلم يعش يوماً واحداً عبثاً ، أو عبثاً ، ولم يعش يوماً واحداً فضولاً .

غالنا الردى فيه فانتُرَع منا والكتاب إلى جانبه ، والقلم إلى جانب . (۱) حياة قلم ص ١٦٧ .

(٣) كتاب أنا ص ٢٦٤.

الكتاب . وعشنا بعده نردد اليوم ما كان يقوله قبل عشرات الأعوام . وسيظل هذا شأننا معه على الأيام . جيلنا على الأقل .

أقول غالنا الردى فيه لا تدبيج كاتب أو صناعة إنشاء ، ولكنى أقولها وبين يدى خطاب أرسله مصرى بسيط من غمار الشعب ، إلى الأستاذ العقاد يقول فيه :

أنا الموقع أدناه ببصمة يدى وتوقيعى يوسف السيد غانم بطاقتى الشخصية رقم ٦٧٢ كرموز.

قد تنازلت عن دمى الذى يجرى فى عروق تحت تصرف الأستاذ عباس محمود العقاد وليس بكثير أن أتنازل عن حياتي لأننا جميعاً مدينون للث بحياتنا ).

#### (إمضاء)

وقيمة هذه الكلمة المخلصة العليبة تكمن في صدورها عن أحد أفراد هذا الشعب النبيل . . في صدورها عن رجل بسيط لا يبغى بها منفعة أو جاهاً أو مالاً . . وهل كان العقاد يملك هذا ليعطيه ؟ إن أنزه الناس أولئك الذين يكبرون العقاد لأنهم يكبرونه باعتباره قيمة كبرى وحسب ، ومعنى جامعاً .

ووددت أن أرى المصرى الذى تقدم ليفتدى العقاد . وسافرت إلى الإسكندرية وراء دلالة من يكون .

وهناك دلني عليه بسطاء آخرون من قومنا كرماء . فقد كانوا يعرفونه بحبه للعقاد . . . وآية هذا عندهم أنالرجل يكتب لهم العرائض . . أليس

هذا دليل فصاحة واطلاع ؟

ما أطيبهم . . وما أحبهم إلى . .

وبلغت داره . . دار؟ إنها لا تزيد عن حجرة متواضعة .

وفي ركن من المحجرة الصغيرة منضدة خشب غطيت بورق الصحف رصت فوقها كتب الأستاذ العقاد وقد جلدت تجليداً شعبيًا ولكنه يصور حفاوة صاحبه بصاحب هذه العبقريات .

أما مقالات العقاد فقد نسخها الرجل في كراسة وجمع كثيراً منها في ملف ! ! وأطلعني الرجل على كتابات أخرى صانها الرجل الطيب في حقيبة صغيرة كتب عليها (عباس محمود العقاد).

وصارحت الرجل بمهمتى فأخذ يتدفق فى الكلام كمن يجد رضا نفسه، ويسمع عن ظهر قلب محفوظاته من كتابات العقاد .

وتقطع زوجته حديثه في سذاجة محببة من أمثالها وتقول كأنها تريد أن تعطيني بدورها إضافة جديدة :

- أتدرين يا ابنتى أنه لم يستطع أحد أن يخبره بموت العقاد إلا أنا ؟ وأيت أولادى جميعاً فى ذهول لا يدرون كيف يلقون إليه بالنبأ ولم أجد لى حيلة إلا الخروج من الكتمان.

وأصغيت إليها أتعجل النتيجة التي لم تصل إليها ببراعتها إلا بعد استطرادات شتى كشأن بنات البلد .

ماذا كان من شأنه يا أماه ؟

لا أراك الله مكروجاً يا ابنتى . . ماذا أقول وماذا أدع لقد انكفأ

يبكى بكاء مرًّا .

ومما يضحك الثكلي قولها وهيئتها وهي تستعيد قولها له :

- بتبكي ليه ؟

ويحها . ألا تدري .

- دعيني أبكيه . . ده اللي علمني الغلبة والعرائض !

\* \* \*

هكذا كان البسطاء ينزلون العقاد من نفوسهم . فكيف يكون وفاء من علمهم معنى الحياة ومعنى الشرف ومعنى الكرامة ، كرامة الأديب وكرامة الإنسان ؟

ما أكثر ما صنع وما أقل ما صنعناه .

يقول العقاد في تذكار جيتي :

(من العبقريين من تعرف مداه بكتاب واحد أو قصيدة واحدة لأنه يرتق إلى أوجه في بعض أعماله فيأتي بخير ما عنده أو بكل ما عنده . وتعرفه حق عرفانه فلا تحتاج إلى تجربة له بعدها ولا تصيب في التجربة الجديدة إلا تكراراً لا جديد فيه .

ومنهم من يعطيك جزءاً من عبقرية فى كل جزء من كتاباته ، فبعضها لا يدل على مداها كلها ، وتكرار القراءة فيها ينتهى بك كل يوم إلى جديد ، فلا غنى لك عن التجربة لسبر غورها، والإحاطة بمداها، والحكم عليها فى جميع أحوالها .

وجيتي من هؤلاء العبقريين الذين لا ينبي قليلهم عن كثيرهم ، لأنه

لم يجمع نفسه فى قطعة واحدة ولا موضوع واحد ، فهو كثير الجوانب كثير التجزئة : الموضوع الواحد عنده لا يدل على كل موضوعاته ، والجزء الصغير لا يدل على جملة الموضوع . فكل فكرة له هى أصغر من الرجل فى جميع أفكاره تحكما أن اليوم الواحد فى غمار أيامه هو أصغر لا محالة من سنيه الثانين ) .

والعقاد أيضاً من هؤلاء العبقريين لتنوع آثاره وموضوعات كتابته وكأنما هي كلها من باب (الفصول) في كتاب العقاد .

وعن جيتي أيضاً يقول العقاد :

(كان جيتي يغبط صاحبه شيللر لموته في العقد الخامس من عمره ، فذكراه أبداً مقرونة بذكري الشباب المحبوب والنضارة الموموقة .

وقلما يصيب المرء فى تمنيه ولوكان من الحكماء. فلو مات جيتى فى سن صاحبه لضاع أكبر نصيبه من الشهرة، وهبطت مكانته فى عيون قومه وعيون سائر الأقوام ، لأن طول عمره أقامه فى الأدب الألمائي الحديث مقام الأبوة والرجحان ، وأتاح له أن يتم ما بدأه من الكتب فى أوائل الحياة .

لكنه كان يتمنى ذكرى الشباب على خطأ أو على صواب ، فعزاء له ولا ريب أن تضمه الأرض إليها وهى فى نضرتها وأن تلف ذكراه فى أكفان ربيعها ، فقد مات فى الثاني والعشرين من شهر مارس خاتمة الشتاء ، فلا يذكره الذاكرون إلا بدرت إلى أذهانهم صور الربيع فى مطلع وروده ورياحينه 1).

ألم يكن هذا توقيت الحياة لوداع العقاد؟

واستقبلته أسوان فى الثانى عشر من شهر مارس حضارة حديثة كما استقبلت من قديم الأزمان حضارتنا القديمة لتكون الأرض الواعدة والموعودة بالمخلود.

سلام عليه .

وسلام عليها

منها خرج وفيها نشأ وإليها يعود .

وسوف يتسع العمران بأسوان ويزداد امتداداً . وسوف يقام فيها للصناغة صروح كثيرة . ولكن أعلى صروحها ، وأغلى ذخائرها ، سيظل ، عباس محمود العقاد بقدر ما تأصل فى نفس الفنان من إعلاء للفكر ، وإجلال للعقل ، واحتفاء بالقلم ، وحب للفن ، وتوقير للعلم ، وولاء للموهبة ووفاء لصاحبها . سيتغير كل شيء فى أسوان . . الحياة والأفكار والمجتمع ومعالم المدينة حتى الجبال ، ويظل ثابتاً كالعهد به عباس محمود العقاد ؛ لأنه تاريخ والتاريخ

حتى الجبال ، ويظل ثابتاً كالعهدبه عباس محمود العقاد ؛ لأنه تاريخ والتاريخ دائم ، ولأنه فكر والفكر قائم ، ولأنه قلم والقلم سائر ، ولأنه عصامية من طراز نادر ، ولأنه موهبة على مستوى رفيع ، ولأنه جامعة ، ولأنه شرف لجيله ومفخرة مصرية لسائر الأجيال .

\* \* \*

ويعد ، فللعقاد موقف تجاه النفس وتجاه الآخرين . . . إنسان ثراؤه ليس خارجيًّا من ثقافة مكتسبة فحسب، ولكن داخليًّا من مواهب الذات وقدراتها . شخص هو نفسه موضوع .

العقاد بما كَتَب ، وبما كُتِتب عنه ثراء أغنى المكتبة العربية. وسيظل

يغنيها لأن بصات العقاد على عصره ، لا يستطيع إغفالها كاتب فى الأدب أو النقد سواء وافق العقاد أو خالفه . . مال إليه أو مال عنه . لقد غدا جزءاً من نسيج شخصيتنا الفكرية . . وحسب المرء من وطنه أن يغدو سمة من سماته ، أو قسمة من قسماته ، لا تخطئها عين القريب أو الغريب .

\* \* \*

بقيت كلمة : كان العقاد يبحث فى شخصية شعب المترجم له تماماً كما يبحث فى شخصية العظيم أو العبقرى صاحب الترجمة . فلو طبقنا هذا المنهج فى ترجمة العقاد وتساءلنا ما الذى أخذه العقاد من الشخصية المصرية ؟ وجدنا أكثر من نقطة التقاء . . . أخذ العقاد من مصر:

الشخصية المصرية كيفها النبات إلى حد كبير وإذ عرفت النفس المصرية الزراعة منذ القدم عرفت التجدد والناء وشق الطريق كما تشق البذرة الأرض فى إيمان ووثوق وهوما فعله العقاد إذ زرع نفسه وشق طريقه . . وكالبذرة عرف النضيج المشغول على مهل . . كالنبات عرف العقاد العمق كالجذور الضاربة فى الأرض ، والارتفاع كالجذوع الصاعدة فى السياء . . فى مصر كل شيء باق ، مزروع أصلاً . . الفلاح يزرع فى الوادى ، والراهب يزرع نفسه فى الصحواء التى نشأت فيها الرهبنة المصرية بالقراءة والحكمة والنمو بالذات إلى أفق المعنى وصاوات الروح والفكر . لقد ابتدعت مصر الرهبنة فى المسيحية ، كما وضعت أسس التصوف فى الإسلام . . . وأخذ العقاد المخلود من مسيحية مصر وإسلامها معاً . فكما آض آباء الكنيسة المصرية إلى الصحواء احتجاجاً على مجتمع المدينة فى عهد الرومان ، الكنيسة المصرية إلى الصحواء احتجاجاً على مجتمع المدينة فى عهد الرومان ،

أخلد العقاد إلى بيته ومعبده ، حين تعب من الأحزاب والمعارك . وكما غدت المخلوة علامة في طبع مصر ، غدت الحلوة طابعاً في شخصية العقاد .

وكالراهب خلص العقاد للفن . . . وكالراهب زرع نفسه .

وكالمتصوف عكف العقاد على القلم ومن التصوف كل عكوف على عمل عظيم ، وإذ عرفت مصر الزراعة عرفت الأعماق والأشواق فارتفعت المسلات ثم المآذن طموحاً مشتاقاً يرتاد آفاقاً علوية ما تلبث أن تتجسد على الأرض عمائر ومنابر وعلوماً وفنوناً وحكمة . . . وكم آفاقاً ارتادها طموح المقاد حتى ارتفع شخصاً ، وشخصية ، وكأن بداخله مسلة أو مثلنة من سراوة العمود وتكثيف للجهود وعمق المعنى والدلالة . . . إن حامل المؤهلات متعلم ولكن الثقافة شيء آخر جد بعيد . الثقافة نمو النفس . . خبرة مقطرة . . . وفي العقاد من الشخصية المصرية ، المقاومة إلى حد الفداء إذا اعتقدت في شيء أنه الحق . . .

وفيه منها الاستعلاء على الأحداث .

وفيد منها طاقة التحدى . . .

وفيه منها حب الفكاهة التي تغسل بحراً من الآلام ؛ إن الدعابة المصرية فيها رقة وصفاء من أثر التاريخ الطويل في الحضارة ، فالعقاد الذي يحسبونه صارماً عابساً كان يهش للنكتة ويضحك لها ضحكة علمجلة . . . و برويها أحياناً كثيرة .

وهكذا تدخلت في صنعه البيئة واللحظة المعينة .

حتى الصعوبة التي اتهم بها العقاد وهي جدية ، صفة مصرية قديمة

عندما كانت حضارة مصر طرحها فينان . . فالنفس المصرية بعطائها نفس أرستقراطية بالثراء أرستقراطية بالثراء العاحش ، ولكنها أرستقراطية بالثراء العريض في الفن . . . في الإدراك . . . في الحكمة .

ومن العجيب أن غير العارفين بها حين يريدون الراحة . . . السهولة . . . ير بعلون الشعب بالعامية ، حتى يتخففوا هم أنفسهم من قيود الفن ومجاهداته . والعامية التي أقصدها ، العامية الفكرية لا لغة الحديث فإن لغة الشعب ، البعد عنها ، بُعد عن بواطن ومواطن الحكمة . . .

إن الفكرة الثابتة أو التسرع في المحكم على الأعمال الفنية ، قتل . . . المتسرع قاتل للفنان وقاتل لنفسه أيضاً حين وكل لسانه بقطع رسائلها عنه . . . إن الثرثرة وإلقاء الأحكام بلا تثبت ، تزحم السكون بالضوضاء فلا يسمع المشاهد ، الأصوات الدقيقة الهامسة الآتية من أعماق النفس متلاقية أو متوازية ولكنها متحابة . . . .

وفى العقاد من الشخصية المصرية تمجيد البطولة والمثل الأعلى مند تعلقت مصريإيزيس . . وأوزوريس . . وحورس . . ثم الملوك والمعبودات المختلفة .

وشخصيات العقاد التي ترجم لها تمثل نواحي من قوة العقل . . قوة الروح . . قوة الخلق . . قوة المبدأ . . حتى قوة الشرممثلة في الشيطان .

هل كانت كتابته عن العظماء صدى لإحساسه بالفرد أو بتفرده من باب جاذبية النشابه ؟

هل كانت كتابته عن الأبطال بتأثير عصر كان يتقدمه أفراد مميزون

تستهوى زعامتهم الجموع فتسير خلفهم فى السياسة أو الفن على السواء ؟ قد يكون هذا كله مجتمعاً ومتفرقاً ولكنه فى كل صوره يرجحها ينم عن إيمان راجح بالإنسان وقدرته على الوصول إلى قمة . . ولعل مقدمته لعبقرية محمد خير دليل . وكأنه توهاس كارليل العرب .

## ترجمة حياة الأستاذ عباس محمود العقاد ١٨٨٩ -- ١٩٦٤

عصره – بيته – مولده – أبواه – أسوان – طفولته - المرض - مقومات شخصيته (فرديته - عصاميته - ارتفاعه على التقليد) - حربه الشيوعية - ثورته على الشعر العربي التقليدي - مقاييسه الفنية - احترامه للإنسان - العقاد وديوان الأوقاف - ساعات بين الكتب -الإنسان الثاني – مجمع الأحياء -- نقوره من الوظائف - تحديه للاستعمار -تاريخه معه - تاريخه في الصحافة --تاريخه في التدريس - تاريخه السياسي -حربه الملكية - سجنه - رفضه المناصب -اللغات التي علمها نفسه - أسلوبه -تعدد جوانبه ومواهبه -- العقاد شاعراً --العقاد كاتباً - لازماته في الكتابة -العقاد والمرأة - ظاهرة النور في أدبه .

قصدت بكتابي هذا عن رجل الفكر والأدب الأستاذ العقاد أن

يكون كتاب رأى . لهذا تأتى ترجمة حياته آخراً لا أولاً على عادة التراجم . . . تأتى تطبيقاً أو تفسيراً لصفات رأيتها فيه لا مقدمة لها . . . إنها خطوط مكملة في صورة العقاد الإنسان . . . وكثيرون يتطلعون إلى مثل هذه الخطوط في صورة كاتبهم المفضل أو قدوتهم المختارة بين نماذج البطولة والأبطال . . .

وقد سبق أن رسمت له صورة قريبة من هذه عندما أصدرنا ، تلاميذه ومدرسته ، بمناسبة عيده السبعين ، كتاباً . وعنوانها في ذلك الكتاب كان : ( لمحات من حياة العقاد ) . وقد و لهما » في كتابتهم بعض من كتبوا عنه في سلسلة اقرأ قبل هذا . . . و يبدو أنهم نسوا الإشارة إليهاءكما نسوا الإشارة أيضاً إلى ما جاء بكتابي (قمم أدبية ) عن العقاد . ولهذا يحسن ورودها هنا ليعم الاطلاع عليها بما تتبحه هذه السلسلة من ذيوع القراءة وتعدد القارئين

\* \* \*

لقد رأى العقاد عظمة شكسير أعجوبة خارقة ورآه كاتب الأعاجيب وإن لم يكن في سيرته خبر غريب ، ولكن العقاد أعجوبة خارقة في سيرته وفي أعماله على السواء ، فقد ولد شكسير في عصر يعين على نماء البذرة الكامنة في صاحب الموهبة وازدهارها ، كان عصر شكسير في إنجلترا عصر الكامنة في صاحب الموهبة وازدهارها ، كان عصر شكسير في إنجلترا عصر الفن والمسرح والغناء ، ولكن العقاد ولد في عصر تكتنفه ، في مصر ، الفل والمسرح والغناء ، ولكن العقاد ولد في عصر تكتنفه ، في مصر ، الظلمات من كل ناحية . فني السياسة احتلال يكبل المحريات ، وفي الأدب عفن يجتد الأقلام ، وفي المجتمع ركود في كل شيء تختنق فيه العبقرية إلا إذا ظاهرتها من نفس صاحبها إرادة ماردة تتحدى وتتخطى وتستعلى على

الأحداث ، والناس ، واليأس ، والجحود ، كما فعل العقاد .

**\*** \* \*

منيت مصر بالاحتلال سنة ١٨٨٧ وولد عباس محمود العقاد في ٢٨ يونيو عام ١٨٨٩ . وكأن مصر بعد الغاشية ولدت من جديد . فإن وليد أسوان كان حدثاً ضخماً في حياتها هز فيها كل شيء : الأدب والهياسة والوزارات والأحزاب والملك نفسه .

وإذا كان أرمن المولد لا يني بمستقبل الوليد، فإن مكان المولد ببيئته المخاصة والعامة يصلح زكيزة للشخصية الفريدة الواعدة . . ركيزة فحسب تمده بالعرق أو الفطرة أو بالعوامل المساعدة بما يعينه على قطع الطريق الملىء بالجلاميد إلى أعلى القمم في تاريخ الفكر المصري والأدب المصري والحلق المصري والشخصية المصرية بكل ما يدخل في مضمون هذه الكلمة من وراثات التاريخ، وصفات الإنسان على هذه البقعة من الدنيا ذات الأشرار.

ولد العقاد في بيت عرف صاحباه بحب العزلة وطول الصمت والتقى .
فقد كانت أمه من أسرة تنسب نفسها إلى النبي صلى الله عليه وسلم . وسواء أصحت هذه النسبة أم لم تصبح فإنها تضنى على القائلين بها جوا خاصاً بليق بها . وهذه السيدة التي ولدت لمصر موسوعتها الحية كانت لا تعرف القراءة والكتابة إلا أنها بالغة اللكاء خاصة في المسائل الرياضية : حازمة حتى لقد كان الأهل يطلقون عليها (المشدة) وهو مقدم الفعلة الذي يسوقهم بالقوة إلى العمل ، دموب ، ولوع بالنظافة ، حريصة عليها ، وعن هذه الأم أخذ العقاد الجانب الذهني كما أخذ ملامع الوجه .

أما والده فقد كان على رزانة فيه ، يؤدى عمله بلا إفراط ذكاء . كان أمين المحفوظات بأسوان . وكانت فى عهدته مستندات أملاك مديريتى إسنا وأسوان اللتين هجرهما أهلهما أثناء حرب الدراويش مخلفين وراءهم أموالهم ثم عادوا . فكان الحصول على سند ملكية يهون لدى صاحبه فى سبيله أى ثمن ، ومع هذا تعفف الرجل فلم يستغل وظيفته ، ومثل هذه الظروف محك لأخلاق الرجال .

وبهده الصفات المميزة استطاعت هذه الشجرة المباركة أن تمكّن لنفسها في وادينا العجيب الخصب ، فثبت أصلها في الأرض وبلغ فرعها السماء بما غذته من مواهب العقل والقلب وصفات الإصرار والصبر ، وسمات التعفف والترفع والإباء حتى اجتمع له من صفاته النوابغ شعوراً بالمناعة يبلغ حد العجب أو الحيال .

\* \*

ونشأ العقاد فى مدينة يلتنى فيها الماضى السحيق بالحاضر. فنى أسوان خاصة فى الشتاء تلتنى أحدث صور الحضارة الحديثة بآثار الماضى العريق لا فى المتاحف وحدها بل فى البيوت ، فالحياة هى الحياة والوسائل هى الوسائل كأن كل شىء ثابت فى مكانه لم يتحرك إلا الزمن .

وفى ملتقى الحياتين شب العقاد . فتح عينه الطفلة على الفتاة الباريسية والليدى الإنجليزية ثم المرأة الأسوانية المحجبة حتى ليعز على المرء أن يعرف أمه فى الطريق . وهو وإن لم يعط هذا النقيض أهمية فى طفولته إلا أنه قد لمسه فى سن الوعى وملاً عليه إحساسه . فقد منحه بسطة فى الأفق، كما

أعطاه قابلية الإحساس بسعة الحياة . وطبعه على الاستعداد للتقابل وعدم الإحساس بالتنافر .

ومرة أخرى تظهر مدينة أسوان فى الصورة التى تراها وتقرؤها وتلمسها عيوننا اليوم . فلما كانت مدينة سياحية بل مشي عالميًا فقد غصت بالمكتبات لمنفعة السائحين ، وهى بالطبع عامرة بكتب الآثار والتاريخ والقصص والمجلات . فكان العقاد يتردد عليها ويعب منها ما وسعته الطاقة والرغبة . وكان ذا نفس طلعة يندس بين السائحين ويتحدث إليهم ليمرن على الكلام بالإنجليزية . وقد مكن له من طلبته أيضاً المجانس المختلطة التي كان يدعى إليها . فقد كان بعض الأجانب ممن يزورون معالم المدينة يدعون ناظر المدرسة والطلبة المتقدمين ، فتسنى للعقاد فى حدائته أن يجالس صفوة الأجانب رجالاً ونساء .

ولا شك أن الأمر هاله بادئ ذي بدء ولكنه واجه الموقف واستفاد منه . يقول العقاد عن أسوان في مذكراته :

اكانت البلدة التي نشأت فيها بلدتي أسوان بأقصى الصعيد ، يكاد الناشئ في مثل سنى أن يأوى إلى صومعة من صوامع الفكريقلب فيها وجوه النظر في كل ما يسمع أو يبصر من الشئون العامة ، بغير تضليل أو تهويل . . وتهب الزوبعة القومية فلا تفاجئنا في وسط غبارها لتعمى البصائر عما فيها ، ولكنها تقترب منها رويداً رويداً فلا تصل إلينا حتى تنكشف على جلاء ه . . يضاف إلى هذا كما يقول العقاد حالتان طارئتان على أسوان – في ذلك الحين – لم تجتمعا لبلد من بلدان السياحة . هما حملة السودان وبناء المحزان .

فنى أثناء حملة السودان كان المحاكم العسكرى ومحافظ المدينة وقاضى المحكمة وقادة الفرق الموزعون على المصالح طائفة من الإنجليز العسكريين أو المدنيين لا يعرفون العربية . وكان كل بيت فيه (ولد من أولاد المدارس) مرجعاً نافعاً لقراءة الأوراق الرسمية أو ترجعة العرائض إلى (الحكام) على حسب الاجتهاد . وكان (نصف الفرنك) نفحة سخية يحصل عليها (الولد) المترجم الذي يستطيع أن يخط في الورق بضعة سطور تدل على معنى من المعانى مفهوم بالإشارة أو التخمين . فأما (الولد) الذي تتكرر الشهادة له بحسن الترجمة فنصف الفرنك قد يصعد في معاملته إلى نصف ريال ، ويزداد التقدير مع زيادة القرابة أو الجوار .

أما بناء المخزان فقد جلب إلى المدينة مئات من المهندسين والمخبراء والمفتشين يقرمون الصحف الافرنجية طوال العام ، وبدفعنا حب الاستطلاع إلى النظر في هذه الصحف وفي صحف السائحين ، فلا يفوتنا (مع تتابع النظر) أن نعرف أقسام الصحيفة وعناوينها وأماكن البرقيات والأخبار منها ، وأن نختطف عبارة هنا وتعليقاً هناك فلا يخفي علينا معناها بالمقابلة بعد المقابلة أو بالتصحيح بعد التصحيح . . . ه

(آخرساعة العدد ١١٩٢ - ١٩٥٧/٩/٤)

\* \* \*

نستطيع أن نقول في العقاد ما قاله في كتابه عن برناردشو من أن نشأته في أسوان (ونشأته في أسرته ، ونشأته في أبويه ، ونشأته في جيله الساسي ، ونشأته في جيله الثقافي - كل أولئك على صلة وثيقة بعنصر من عناصر

حياته ، أو عنصر من عناصر استعداده وعمله فى حياته الفنية والثقافية ) . هذا الفتى الذى صنعته أسوان على عينها رفض طفلاً أن يلبس البنطلون القصير كما رفض وهو فى السابعة من عمره تلميذاً صغيراً أن يدعوه المعلم باسم (عبأس حلمي ) كما جرت عادة أهل ذلك العهد الذى كان الطفل فيه لا يذكر اسم أبيه بل يطلق عليه أحد الأسماء التقليدية ، حلمى صبرى – لطنى – شكرى (على حسب المطابقة لأسماء المشهورين أو الموافقة لحرس اللقب وربينه فى الأسماع) .

وهكذا عرف الطفل في العقاد ، الرفض ، مبكراً . عرف الاعتزاز بالنفس والاعتداد بالذاتية ، هذه الصفات التي رسمت طريق حياته . . . . . . . . بل لعل موقف طفولته وحياتنا بالتطلع إليه والاستمداد منه والتأسي به . . . . بل لعل موقف طفولته البطول بالنسبة إلى سن السابعة وبالنسبة إلى الشائع بين لذاته مما لم يجز عليه ولم يقبله يفسر قوله عن نفسه صادقاً في (سارة) (أنه مطبوع على ألا يعلق قيمته في معارض الفخر والمباهاة على رأى إنسان من النساء أو من الرجال ) . وهو جبروت لم يتخل عنه حتى في السجن ، عالم السنود والقيود!! لم يتخل عنه جبروته ورغبة القدرة في تتبيع الآخرين لها ولو كانوا هم الطلقاء!! . دخل العقاد السجن فجعلت نفسه الماردة - وهو ما لم يسمع به من سجناء . (العالم الخارجي جزءاً لاحقاً بالسجن مضافاً إليه) به من سجناء . (العالم الخارجي جزءاً لاحقاً بالسجن مضافاً إليه) لا يقدر عليها إلا نفس العقاد . . هي وحدها التي تستطيع أن (الشيمة) لا يقدر عليها إلا نفس العقاد . . هي وحدها التي تستطيع أن (تنقل مركز الكون كله إلى حيث تكون) .

وفى مطلع حياته كان يقرأ كرفاق صباه صحف عبد الله النديم ، ولكن على طريقته هو (ولفتتني العناوين البارعة فقرأت كل ما وجدته من صحف النديم ووجدتني ذات يوم أقطع الورق قطعاً على قدر المجلة وأعمد إلى مكان العنوان منها فأكتبه متأنقاً وأعارض عنوان « الأستاذ » بعنوان « التلميد » ). هنا تطل شخصيته . . تطل الذات لتأخذ (موقفاً) في موقف يخلب فيه التسلم والاتباع .

(أما المقالة الافتتاحية فقد كانت أيضاً من قبيل المعارضة لمقالة من أشهر المقالات التي تردد صداها زمناً في البيئات المصرية ، وهي المقالة التي جعل عنوانها ولوكنتم مثلنا لفعلتم فعلنا ، وافتتح بها الجزء الثاني والعشرين من السنة الأولى .

فكتبت مقال الافتتاحى وجعلت عنوانه الوكنا مثلكم ما فعلنا فعلكم ). ومرة أخرى تطل الذات العقادية الشموس فيستشرف إلى أبعد من هذا ولا يرى نفسه تلميذاً في مدرسة النديم ولا يشعر بأن (الرجل قدوته المختارة بين أمثلة النبوغ التي يتمناها أو بين الشخصيات المثالية التي يجلها ويحب أن ينتمى إليها).

على أن الرجلين يلتقيان فى أكثر من وجه شبه فكلاهما تعلم صناعة التلغراف ، وكلاهما اشتغل بالتعليم فى مدرسة خيرية ، وكلاهما طورد من البوليس وتنكر مستخفياً .

ولكن الأمر لا يعدو وجوه الشبه التي تصنعها المصادفات أو مقارنات

الكتاب في معرض التأريخ وكتابة السير. فإن العقاد يمتد امتناعه على الاقتداء فينسحب على غير النديم حتى ممن يفوقونه. فليس بين العظماء السابقين واحداً اتخلد منه العقاد مثله الأعلى على إعجاب بهم وتقدير. وتأثر، يفرضه ولو بدون وعى ، الإعجاب والتقدير، خاصة، في مطلع حياته حين كان يحتنى بقراءة كارليل، وما كولى، وهازلت، ولى هنت، وأرنولد وغيرهم من أثمة المقالة في القرن التاسع عشر.. وترك هؤلاء الكتاب انطباعاتهم عليه فترجم عنهم حيناً وترسم نهجهم حيناً آخر فيا كتبه عن أدباء العرب والفرس ومسائل النقد والتعليق.

وإذا كان العقاد لا يطيب له أن يكون هناك أشخاص في حياته يجرى ذكرهم في قلمه أو يعرض حديثهم على لسانه ، فلعلها من الموافقة التي تلتق في الهوى على غير خلاف، أن نذكر في باب المؤثرات شيئاً يحسب له لا شخصاً يحسب عليه عند الرجحان . والشيء الذي كان له في حياته مكان أو أثر هو المرض الذي ألم به في فجر شبابه وإن لم يذكره العقاد ، بل لعله يخصه بإغفال ، ومع هذا يرى له كاتب كالأستاذ محمود تيمور (الأثر الأعظم في تكوين حياته وإبراز طابعه ) - فقد اضطره المرض أن يحيا حياة عزلة واعتكاف ، فانفسح المجال لميوله الأدبية كي تشبع نهمها إلى القراءة والدرس في ذلك المعزل .

وكان من أثر الاحتجاز في صومعة القراءة والدرس أن تمكنت في خصائص (العقاد) ملكة التأمل في الحقائق ، والتعمق في الأفكار ، فا كتست فصوله تلك الصبغة ، من أسلوب رصين وتفكير دقيق ، وإحاطة شاملة

وهذا المرض كان من أثره أن استقر فى قلب (العقاد) حب الحياة والتشبث بها والكفاح فى سبيلها ، فإنه لما واتاه الظفر فى عراك المرض ازداد تعلقاً بالحياة ورغبة فى التمتع بأطابيبها ، فكرم نفسه ونعمها ما وسعه التكريم والمتنعيم . فلم يجمع العقاد مالاً ولم يدخره ، بل أنفقه على فكره ، وعلى نفسه ، وعلى من يلوذ بحماه . وكان من عقبي ذاك الظفر أنه أو رثه زهواً وعزة ، وثقة بالنفس ورمافة شعور بالكرامة ، واذكى بين جنبيه نزعة المغالبة والمصاولة والإصرار . فتجل فى حياته وفى إنتاجه منذا اللون من القوة والصراع وصلابة القناة فكان بصفاته الفريدة حدثاً ضخماً فى حياته وفى حياتنا . كان العقاد يذهب إلى رئيس الحكومة وبحلس الوزراء منعقد في خياتنا . كان العقاد يذهب إلى رئيس الحكومة وبحلس الوزراء منعقد فيخرج من الاجتماع للقائه فى موعده لأنه يعرف خطر موعد العقاد .

كان دقيق التفكير . . دقيق النظام . . دقيق الموعد . . دعاه نائب قنا ثم تأخر عن استقباله بالمحطة . فلم يغادرها العقاد انتظاراً للقطار العائد . وعبئاً حاول الرجل استرضاءه . فلما أعيته الحيل نقل سرادق الاحتفال إلى المحطة حيث هو .

0 0 N

وعقيدة اخترام الإنسان ، اقترنت في رأيه وضميره بالكرامة الشخصية ؛ فزهدته بل نفرته من الوظائف الحكومية التي تولاها ، والتي كان سرعان ما يضيق بها . فحين عين بانفسم المالي بادئ الأمر في مديرية الشرقية ، فكر في الاستقالة لينشئ صحيفة اختار لها اسم (رجع الصدى) ثم عدل عنها .

وفي الفترة ما بين ١٩١٢ ، ١٩١٤ التي عمل فيها بديوان الأوقاف لم يكن راضياً كل الرضا مع أن عمله في قلم السكرتارية من ذلك الديوان كان مزيجاً من الصحافة والوظيفة . وكان ( ديوان الأوقاف في تلك الحقبة بجمع الأدباء والشعراء من شيوخ وشبان . كان فيه محمد المويلحي وأحمد الأزهري صاحب مجلة الأزهر وأحمد الكاشف وعبد المحليم الممري وعبد البري واحمد الكاشف وعبد المحليم الممري وعبد البري وحسين الجمل وإخوان هذا الطراز) ومع هذا ما إن فاتح حافظ عوض ، العقاد ، في الإشراف على صفحة الأدب بصحيفة المؤيد حتى سارع إلى القبول . على أنه لم يلبث أن استقال لسمة من سمات الكرامة في نظره وتقديره ، وكانت استقالة رابحة فقد خلا بعدها إلى القراءة والتأليف .

ويصف العقاد هذه الفترة بأنها كانت موسماً خصباً حقاً بشمرات التأليف (لأننى انتهيت من كتاب: وساعات بين الكتب و ف نحو خمسهائة صفحة ، وأودعته ثمرة الاطلاع والتأمل في أهم مذاهب الفكر المحديث. وأولها مذهب داروين ومذهب نيتشه السويرمان. وهذا الكتاب الذي ظهر بعد ذلك باسمه وأعيد طبعه مرات ، لأن و ساعات بين الكتب التي كتبتها في أسوان ضاعت مرتين ولم يبق منها غير خمسين أوستين صفحة. وفرغت من كتاب غير الساعات ، عن المرأة سميته و الإنسان الثاني و لم يبق منه كذلك غير صفحات.

وأتممت رسالتي و مجمع الأحياء و تلخيصاً للآراء في فلسفة النشوم وفلسفة الفطرة التي تهذبها الرياضة النفسية والاجتماعية ،

وهو الكتاب الوحيد الذي تم ونشرته تماماً بعد تأليفه بفترة وجيزة .

ونظمت فى هذا الموسم الأسوانى أكثر من نصف قصائد الجزء الأول من الديوان. ومنها قصيدة دالية مطولة نبذتها بعد ذلك لأنها تعبر عن دفعة من دفعات الفكر لم يبق لها فى نفسى سند سلم ولا مسوغ مقبول ) .

ولعل كرهه للوظائف وعدم استعداده الطبيعى أو الخلق لها هو الذى أقنعه بعدم التأهل لها عؤهلاتها التقليدية من شهادات كانت فى زمانه ، خاصة لا تقصد فى الأعم الأغلب إلا لما تهيئه لصاحبها من وظبفة تنسه إلى الميرى وتحسب عليه . فاكتنى العقاد من مدرسة الدولة بالشهاد، الابتدائية حين لم يقنع من مدرسة الحياة بما هو أكبر بكثير . فظل حياته طالباً فى تلك المدرسة وأستاذاً بها يتعلم عليه فيها حملة الإجازات بمختلف مراتبها وألقابها .

وهذا ألقلم الذى استقر نصف قرن بين أصابع العقاد فى ثبات واعتداد كان له درعاً وكان له سلاحاً فحين نشبت الحرب العالمية الأولى ومست أسوان بالتجنيد الإجبارى والاعتقال المتكرر والإتاوات لتعلات ملفقة ، شهر العقاد سلاحه الخاص : القلم . فكتب ونشر فى تحد ظاهر هو سمة من سمات العقاد حتى إن السلطات عند ما نفت ناظر مدرسة المواساة إلى جزيرة مالطة عمد أن يشغل مكانه (تحدياً للأمر) كما يقول .

ويبدو أن التحدى أفاده هذه المرة فإن مدير الإقليم حين ضاق به بسعله عليه نفيه إشفاقاً أن يقال إنهم يضطهدون المدرسة الإسلامية الوحيدة في البلدة ، وإن احتال للأمر فصدمه بمفتش الداخلية الإنجليزي حتى

اضطر العقاد إلى أن يرحل من أسوان متنكراً . ولكنه لم يكف عن حربهما حتى أودى بهما فى النهاية . فإنه لم يكد يطأ أرض القاهرة حتى لاذ (بجعفر والى باشا) وكان صديقاً . وكان فى ذات الوقت وكيلاً للداخلية فكان يصطحه كل يوم إلى مكتب المستشار ليشهده على كذب التقارير ضده التى تفد كل يوم من أسوان منذرة بخطر وجوده فى الإقليم ، مما أدى إلى إحالة المدير إلى المعاش قبل موعد المحركة الإدارية . فخرج من أسوان ولحق به المفتش . ومن الطريف أن المدير الذى خلفه كان يدعى ، مقبل ولحق به المفتش . ومن الطريف أن المدير الذى خلفه كان يدعى ، مقبل باشا ، فأبرق العقاد إلى أصدقاته فى أسوان يقول :

## شرمدبر وخير مقبل

**\* \* \*** 

وحين كان العقاد يعمل فى وظيفة بمصلحة الإيرادات بقنا – وهى مركز أدبى قديم – أنشأ مع أهل الأدب بها – جمعية أدبية كانت تجتمع يوم الخميس من كل أسبوع فى مبنى الكنيسة باتفاق مع قسيسها البروتستنتى . ثم خلف الصعيد وسافر إلى القاهرة وعمل بالكتابة والصحافة .

وتأريخ العقاد في الصحافة يبدأ بصحيفة و الدستورة التي أصدرها الأستاذ و محمد فريد وجدى و منذ نصف قرن . فقد كانت أول صحيفة يومية عمل في تحريرها وأول صحيفة أيضاً واظب عليها . فقد عمل بها من العدد الأول إلى العدد الأخير مضطلعاً بنصف أعباء التحرير والترجمة والتصحيح وتهذيب الرسائل والأخبار . فقد كان هو المحرد الوحيد مع صاحبها .

وقد كان العقاد يوقع مقالاته الأولى باللقب وبالحرفين الأولين من اسمه : «ع.م. العقاد » متأثراً بالمجلات الأجنبية التي كان يقرؤها . ومن الطريف أن هذا لفت إليه النكتة المصرية فكان رفقاؤه يسمونه «عم العقاد » ويتفكهون «ماذا تقول يا عمنا « . . إلخ .

ولكنه في سنى المحرب انصرف أكثر وقته إلى التدريس . ولكن علاقته بالصحافة لم تنته وإن كانت قليلة متقطعة على تعدادها وتنوعها . فقد اتصل بألوان من الكتابة الصحفية أتاحت له الوقوف على طرف من أسرارها وخباياها . وفي هذه الفترة كتب إلى المجلات الشهرية والصحف الأسبوعية كما اشتغل بالصحافة اليومية في غير القاهرة .

وقد عمل العقاد رقيباً نزولاً على رغبة « جعفروالى باشا » وكيل الداخلية . ولكنه لم يلبث أن اصطدم بالرقيب العام مستر « تيلور » في ذلك الوقت فألق إليه باستقالته ولما يمض عليه غير أسبوع .

\* \* \*

ثم اشتغل بالتدريس في مدرسة وادى النيل الثانوية على مقربة من مكتب المقنطف والمقطم حيث كان يكتب في فلسفة المعرى وفلسفة شوبنهور مقارناً بينهما . وقد استدعاه ذات يوم الدكتور يعقوب صروف واقترح عليه الرحلة إلى المخطوط الأمامية في صحراء سيناء ليصفها بثاً للطمأنينة في النفوس . ولكن العقاد رفض لأن الدفاع في ذلك الموقت كانت تقوم به دولة المحماية وهو يناوئها .

ثم انقطعت به الأسباب حيناً قبيل انتهاء الحرب العالمية الأولى فآوى

إلى بيته الذى اختاره بحى الإمام الشافعي متعمداً ليكون بعيداً عن القاهرة بتكاليفها ، فلم يكن يفد عليها إلا مرة في الأسبوع هي يوم السبت . وفي إحدى هذه الزيارات علم أنه مطلوب للتحرير في صحيفة « الأهالي » بالإسكندرية .

وكانت و الأهالى و إحدى ثلاث جرائد كانت شبيهة بالرسمية . فقد عمل على إنشائها و محمد سعيد باشا و رئيس الوزارة فى ذلك الحين لتكون لسان حاله . ومن الطريف أن اسمها هو نفس الاسم الذى كان إسماعيل أباظة باشا يصدر به صحيفته . وقد وقع الاختيار على هذا الاسم بدأته ( لأن اسم و الأهالى و يقابل اسم و الشعب و واسم و الأمة و مصبوغاً بالصبغة التى تدل على معنى و الرعية و ولا يفهم منها معنى المقاومة والثورة كما يقول العقاد ) .

ولما شرعت صحيفة والأهالى و في مهاجمة الرأى السياسى الذي كان يتشيع له العقاد ، تركها وعمل بجريدة الأهرام حيث كان يدافع بقلمه عن القضية المصرية , وقد حدث عند ما أعلن ملنر بلاغه أن ترجمته المحكومة في بلاغها الرسمى (أن الغرض من التحقيق إعطاء الاستقلال و تحت أنظمة دستورية و) وشايعتها الصحف بإيعاز منها ما عدا الأهرام . فقد رأى العقاد هسله الترجمة مدلسة وانفرد بترجمتها و تحت أنظمة حكم ذاتى و . حدث هذا في ظل الأحكام العرفية . وكان هذا النزوع إلى إشهار المحقيقة والبربها ، أحد الأسباب التي عرضته للنني يوماً .

كما حارب العقاد الملكية في مصر بلا هوادة من أجل الدستور وإرساء قواعد الحياة النيابية . فقد حدث أن سلم عبد الحالق ثروت الدستور للسراى حيث ظل بلا إعلان لأن الملك فؤاد كان يريد أن يسقط من الدستور عبارتين أولهما (الأمة مصدر السلطات) ، والأخرى (الوزارة مسئولة أمام البرلمان) . وفي سبيل هذه الغاية حاول استالة بعض الوفديين ، فإذا العقاد يفتح عينه على المكيدة ، فكتب مقالة يقول فيها إن الدستور كما تُحِتب يعلن وإذا كانت به أخطاء فإن البرلمان يناقشها . وقدر لهذه المقالة إحدى اثنتين إما أن يرفض البلاغ نشرها فتنكشف الحقيقة ، وإما أن ينشرها فتحبط المؤامرة . ونشرت المقالة وأبطل التدبير الذي بيت بليل . . . .

ثم توالت الوقائع . حدث أن أقال الملك فؤاد الوزارة الوفدية أواقام وزارة يرضاها وهذا نلير يهدد بإلغاء الحياة النيابية . فوقف العقاد على منبر البرلمان يعلنها مدوية أن شعبنا قادر على سحق أكبر رأس تتعرض لحياته . وحفظها له الملك فؤاد .

على أن العقاد لم يكتف بهذا بل ظل يكتب مقالات عن الرجعية يرتد الهجوم فيها بلا مشقة إلى الملك فؤاد فأفضى به الأمر إلى السجن .

0 0 0

وحياة العقاد سلسلة طويلة من الكفاح . . الكفاح بكل ألوانه . . الكفاح الزمن والأحداث الكفاح الأدبى والسياسي والمادى أيضاً . فقد صارع الرجل الزمن والأحداث والسلطات في عهود شتى حتى استطاع أن يزحزح كل القوى المعوقة ، وينفذ

إلى مكانه الطبيعي في الحياة . وكان يقضي الليل يقرأ على ذبالة مصباح ويقضى النهار على وجبة واحدة من الخبز والجبن أو من الخبز والفول . . وتعقبه في أعقاب الحرب العالمية الأولى الاستعمار والسلطات الممالئة له ، ولكنهم لم ينالوا منه شيئاً غير أن أخرجوه من بلده أسوان ليعود . واضطهدته الملكية حتى أودعته السجن ، وعرف مرارة الغبن والجحود فعاش منفرداً ، معتداً ، جميعاً بنفسه ، كثيراً بشخصه الفرد . . غير آبه بمن يعيبون عليه التفرد أو العزلة أو الاعتداد . خلص للأدب والعلم فخلصا له . وعاش بين كتبه لا بمل صحبتها ولا تمله . . كلاهما غني لصاحبه وكفاء . . وقد انتظمت حياته على القراءة والكتابة فهو إما أن يستزيد وإما أن يزيد . . رفيقه في العمر كتاب هو قارئه أو هو كاتبه فليس غيره على الحالين صاحب وخدين .

وقد أوقى العقاد الكتابة بكل ملكاتها ومواهبها ففاض بالشعر ، وتوسع في المقال ، والنقد ، والتاريخ . . واللغويات ، والدين ، والفلسفة ، والعلوم ، وعالج القصة . وبهذه المواهب المتنوعة المتعددة ، مصحوبة بالقدرة على التأمل النافذ من ذهن موسوعي استطاع العقاد ، كما يقول الدكتور عبّان أمين ، أن يفتح في عالم الفكر (طريقاً طويلاً بلغ فيه بجهده وصبره غاية قلما يبلغها مفكر واحد في عصر واحد) .

ولما تنسك العقاد في مكتبته رفض المناصب وقد عرض عليه منها ما يغرى . إنه الاكتفاء الذاتي لو صح هذا التعبير في دنيا الأفراد . لكأن العقاد أودع رفضه كل صفاته من جبروت وصرامة واعتداد واستعلاء وزهد في المناصب وما تضفيه . . إنه الأغنى بالقلم .

وهكذا عاش العقاد لقلمه وعاش به . . عاش ولوعاً بالمعرفة الإنسانية على اختلاف ألوانها . يخف إليها في مظانها . عصامي صنع نفسه على غير مثال في الرجال، وشق طريقه في الحياة بسلاح الذكاء الفطرى والموهبة الأصيلة التي يزيدها الصقل والنجربة والطموح تألقاً ومضاء .

وهو يجيد من اللغات غير العربية ، الإنجليزية إجادة تامة . . روى لل مرة أنه كان إذا كتب في العربية تمثلت الجملة في ذهنه لأول وهلة ، إنجليزية ثم يخرجها على الورق عربية وذلك من طول قراءته للإنجليزية وتشربه لها . وإنه ليستعين بها على قهم الإيطالية والإسبانية اللتين يقهمهما بقدر ما هو مشترك بينهما وبين الإنجليزية .

أما الفرنسية فقد تعلمها أقصد علمها نفسه أثناء سجنه .

وفى الأدب العربي كان العقاد يؤثر من كتابه ابن المقفع وصاحب الأغاني ومن الشعراء ابن الرومي .

وعملاق الفكر العربى والأدب العربى كان أسلوبه بخصائصه المتميزة بعثله ويعلن عنه . أسلوب العقاد أسلوب منطقى يعتمد على القدمات والنتائج حتى لتحس إزاء مقالته أن أفكارها مرتبة ترتباً يتميز فيه البده والختام قبل أن يخط فيها حرفاً . وأدب العقاد كما يقول الدكتور عيّان أمين (أدب الفكرة الواعبة فى أرفع منازلها ) . وقد كان ملاك الرأى عند العقاد فى الفن والأدب هو أن (الهن والأدب وجدان إنسان ، ولن يكمل الإنسان بغير ارتفاع فى طبقة التعلير ، وأن التمام فى مزاياه الإنسانية أن يتم له الحس ويتم له التفكير ) .

الصرامة والنجد والتوقر طابع جلى فى (أدب العقاد) شعره وترسله . وأسلوب العقاد أسلوب علمى ما لم تغلب عليه طبيعة الموضوع إن كان أدباً خالصاً . الجملة عنده بنيان مرصوص . والكلمة فى مقاله لها موقعها الذى لا موقع غيره يكفل لها الجلال والخطر ، فهو بحق إمام من أثمة العارفين بمقامات الكلام .

وهو لا يوتاح إلى المجمل المعترضة ومن ثم يدخلها فى السياق . ويتحكم فيه السياق نوعاً ما حين بملى عليه التعبير المختار أو يوحى به . .

وبع ما لأسلوبه من الطابع العلمى إلا أنه يميل إلى الإيقاع ونهاية الفواصل في غير حشو أو فضول . وهو يؤثر المعنى على اللفظ وإن كان يستهويه السجع أحياناً في موضوعات التهكم والدعابة ، كما يختاره في الموضوعات الوجدانية وما إليها مما يلحق بالأغراض الشعرية . (فإن السجع ينبه الذهن إلى المعانى في هذه الأغراض ويزيدها جلاء وتوكيداً ، كأنه اللحن الذي يضيف إلى الكلمات ومعانيها قوة ليست للكلام الذي يسمع بغير تلحين) .

\* \* \*

وهو متعصب للفصحى ولا يقبل التساهل فيها ، ويرى أن الكتابة الإنسانية ماكانت باللغة الباقية ذات القواعد .

ولكن تعصبه للفصحى فى الحقيقة كان رد فعل للهجوم عليها من جهات عدة . وكان العقاد يرى (الحملة على اللغة فى الأقطار الأخرى إنما هى حملة على لسانها أو على أدبها وغرات تفكيرها على أبعد احتمال ،

ولكن الحملة على لغتنا نحن حملة على كل شيء يعنينا ، وعلى كل تقليد من تقاليدنا الاجتماعية والدينية ، وعلى اللسان والفكر والضمير فى ضربة واحدة . لأن زوال اللغة فى أكثر الأمم يبقيها بجميع مقوماتها غير ألفاظها ، ولكن زوال اللغة العربية لا يبقى للعربى أو المسلم قواماً يميزه من سائر الأقوام ، ولا يعصمه أن يلوب فى غمار الأمم فلا تبقى له باقية من بيان ولا عرف ولا معرفة ولا إيمان) .

ولم يقف العقاد عند هذا الحد بل انبرى يبرز المزايا العلمية لهذه اللغة في كتاب كامل حين مست الحاجة إلى إبراز هذه المزايا غاية المساس ، لأنها في يقينه ( قوام فكرة وثقافة وعلاقة تاريخية ، لا لأنها لغة كلام وكني ) .

• • o

وهو يزوّر عن النقد المتشائم ويعزف عن أصحابه. وإن كان لا ينكر على النقد أنه أصدق المذاهب على أن يداف فيه العطف وتمتزج به الرحمة. Humanity Sympathy كالذي تطالعه العين في أدب المعرى وشو بنهور.

والعقاد فى نقده براه قوم متعصباً لرأبه . فأفكاره قضاء من حقه التسليم . ونسوا أن أفكاره هذه ، حياته . . أنها زوجه والولد . . أنها نور عينيه . . أنها دنياه وعالمه ، حين بفكر الآخرون ولكن ساعة من نهار ، أو سانحاً من خاطر ، أو حتى اهتهاماً مقصوداً ، ولكنه أحد اهتهامات كثيرة هى فى مجموعها لا تلهيهم عن مناعم دنيا تعفف عنها العقاد ، وترفع عليها ، واستبدل بها عالم الفكر ومحرابه ليتعبد فيه ويتهجد ، وكأنه الكاهن حتحور كما كان يلقبه تلاميذه الصغار حين كان هو نفسه صغيراً فى حساب السنين . .

يقول العقاد : (إن للعظمة خصائص تدعو إلى العجب ، وإن كانت معروفة الأسباب ، وناهيك بالعظمة التي ترتثي هذا المرتني .

من تلك الخصائص أنها قد توصف بالنقيضين في وقت واحد لأنها متعددة الجوانب فيراها أناس على صورة ، ويراها غيرهم على صورة أخرى ، وربما رأتها العين الواحدة على اختلاف في الوقتين المختلفين .

ولأنها تبعث الحب الشديد كما تبعث البغض الشديد ، وبين الطرفين مجال للاعتدال يستقيم للراشدين ، ومجال للمغالاة من هنا وللمغالاة من هناك . ولأنها عميقة الأغوار فلا يسهل استبطانها لكل ناظر ، ولا يتأتى تفسيرها لكل مفسر .

ووصفه هذا للعظمة ينطبق عليه ، فقد كان كابن سينا المعجبون به على الجملة أكثر من محبيه ، لأنه رزق أسباب المحسد من جميع نواحيه . فكان رجلاً عظيم اللكاء عظيم الاعتداد بالنفس عظيم النشاط ممتلتاً بالمحياة . لكأنماكان يصف نفسه من خلال ابن سينا .

. . .

وَآثَرُ فَنُونَ المُعرِفَةُ عَنْدُ الْعَقَادُ بَتَرْتَيْبٍ :

- الشعر عربياً وأجنبياً وما يلحق به من نقد ودراسة .
  - البحث فها وراء الطبيعة .
    - العلوم.

لقد شارفت كتب العقاد المالة .

ومن عجيب أن هذه التحليقات التي أغنت أدبنا وتاريخنا ، هذه الآفاق التي أحسنت إلينا ، أساءت إلى ربها شاعراً ! فشعر العقاد قيمة إنسانية كبرى بما أعلى من شأن (الإنسان) وليس شعراً عربياً فحسب . وكانت أحب صفات العقاد إلى نفسه صفة االشاعر الكنابة على اختلاف ألوانها غلبت صفة الكاتب ، وصفة المفكر ، وصفة الأديب . الكتابة على اختلاف ألوانها غلبت صفة الكاتب ، وصفة المفكر ، وصفة الأديب . يضاف إلى هذا أن العقاد شاعراً يقترن في أذهان الناس برفيقيه الشاعرين المازني وعبد الرحمن شكرى عضوى مدرسة الديوان . والذي حدث أن المازني زهد في الشعر وخلص للنثر ، الاوشكرى الازهد في كل شيء : الشعر والناس والحياة . وآض إلى عزلة رهيبة أسلمته إلى العزلة الكاملة .

هذه العوامل مجتمعة ومتفرقة ألهت الناس وأنستهم ما لا يُغفلَ عنه فى مجال التاريخ والتقدير ، وهو مثالية العقاد فى الشعر ، وتفرد العقاد الشاعر . وقد سبقنى إلى هذا القول الدكتور طه حسين الذى أعلن سنة ١٩٣٤ على الملأ : أنى لا أؤمن فى هذا العصر الحديث بشاعر عربى كما أؤمن بالعقاد . ولم يقل الدكتور طه حسين وهو أعلم بمواطن الكلام هذا القول ، تحية مجامل فطالما تعارض الرجلان فى الأدب وفى غيره مما تتشاجن فيه الآراء ، ولكنه قال عن علم رجل الأدب بالعقاد الذى خلق لنفسه بالدرس المتصل الطويل الذى لا يعرف حدًّا ، (قوة لم يعرفها غيره من شعرائنا ، قوة الطويل الذى لا يعرف حدًّا ، (قوة لم يعرفها غيره من شعرائنا ، قوة خاصة خارقة لا يعرفها شعراء العرب لأنهم من أقل الناس قراءة فى هذا العصر . خلق العقاد لنفسه قوة شاعرة لا تجد لها نظيراً إلا فى أور با حيث العصر . خلق الفن لا فى الأدب وحده ، بل فى العلم ، وفى كل شيء آخر ) .

وحين يحدد الدكتور طه حسين مكان العقاد في الشعر ومتى ؟ منذ ربع قرن يعلن مرة أخرى (أن المدرسة القديمة قد ماتت بموت حافظ وشوقى ، وأن المدرسة الجديدة -- أى مدرسة العقاد -- قد أخذت تؤدى حقها وتنهض بواجبها فترضى المصريين والعرب جميعاً ، فإذا الشعر الجديد يفرض نفسه على العرب فرضاً ، وإذا الشعور المصرى والقلب المصرى والعواطف المصرية أصبحت لا ترضى أن تصور كما كان يصورها حافظ وشوقى ، إنما تريد وتأبى إلا أن تصور تصويراً جديداً . وهذا التصوير هو الذى حمل الملايين على إكبار العقاد ) .

لماذا أكبر الدكتورطه حسين العقاد وآمن به وحده دون غيره من الشعراء في هذا العصر ؟

( لأنى حين أسمع شعر العقاد إنما أسمع الحياة المصرية الحديثة ) .

ثم لماذا أيضاً ؟ (ثم لأنى إذا قرآت شعره مرة ومرة ومرة ومرة - لم أستطع أن أقول لنفسى : قد قرأت هذا الكلام من قبل أو أين قرأت هذا الكلام ، شعر البحترى أم عند أبى تمام أم سبق أبو نواس إلى مثل هذا الكلام ، كلا . . إنما تقرعون العقاد فتقرعونه وحده ، لأن العقاد ليس مقلداً ، ولا يستطيع أن يقلد ، ولو حاول التقليد لفسدت شخصيته . وشخصية العقاد فوق الفساد . خلوا ما شئم من دواوين الشعراء المعاصرين الذين أكبر منهم كثيرين وأحب منهم كثيرين . أنا واثق أنكم لن تمضوا فى قصيدة أكبر منهم كثيرين المتقدمين ، أو أن تذكروا شاعراً من الغربيين المحدثين ولكن انظروا فى العقاد خلوا بيئاً من العقاد غلوا إلا العقاد) .

هذه أقوال أفذاذ لم تستطع المعاصرة أو المنافسة أن تحجب كلمة المحق أوحتي زهو الفخر وإشادة التقدير . . .

. . .

وكان العقاد يخطط لحياته فلا ينجز مشروعاً حتى يرسم آخر فلا يستريح بينهما إلا أسبوعاً . والراحة هنا معناها أنه يتخفف في القراءة فيختار الموضوعات المخفيفة والشيقة . فإذا فرغ الأسبوع الموعود شرع في وضع الكتاب الجديد . وكان آخر اهتاماته سلسلة أتم بعض حلقاتها . وهذه السلسلة كتب أربعة عن :

الله - الكون - الإنسان - الشيطان .

وقد أنجز العقاد منها كتابه (إبليس) وكتابه (الله) الذي احتشدت له ملكاته كلها . وبعد رحلته الفلسفية الطويلة فيه . انتهى إلى القول بأن (الإيمان ظاهرة طبيعية في هذه الحياة . لأن الإنسان غير المؤمن إنسان به غير طبيعي ه فيا نحسه من حيرته واضطرابه ويأسه وانعزاله عن الكون الذي يعيش فيه ، وأن الحس والعقل والوعى والبديهة جميعاً تستقيم على الإيمان بالذات الإلهية ، وأن هذا الإيمان الرشيد هو خير تفسير لسر المخليقة يعقله المؤمن ويدين به الفكر ويتطلبه الطبع السلم) .

كما انتهى بحثه فيه إلى أن (العقيدة الدينية هي أقرب الفلسفات إلى المعقول وليس قصارى الأمر فيها أنه أمر تصديق وإيمان .

لا بد من وقفة في كل تفسير للوجود .

فوقفة المؤمن أصح من وقفة الفلاسفة في النهاية : كل ما هو محدود

فقد يحيط به القياس ، ولا إحاطة بما ليست له حسدود . و البارى و قديم سرمد لا يحده الزمان ولا المكان . ليس كمثله شيء وهنا يحسن الوقوف .

ألأنه عقيدة وكني ؟

كلا ، بل لأنه منطق سلم ، ولأنها نهاية شوط العقول ) .

ومن مشروعاته فى الكتابة لو أن العمر امتد به ، الكتابة عن الغزالى وعن بعض الشعراء مثل توماس هاردى وهايني .

o & 0

وإذا كان الدكتور زكى نجيب محمود يشبه شعر العقاد بأنه (أقرب شيء إلى فن العمارة والنحت وأن القصيدة عنده بناء من الصوان ، والقلم فى يده هو إزميل النحات ، وأنه لا يصوغ قطعة من العجين اللين ولا يقيم بناء من الطين الطرى المطواع فلا الفكرة عنده قريبة المنال ، ولا المادة سهلة التشكيل ، القصيدة عنده هى المسلة القديمة قدت من حجر الجرائيت لترسخ فى الأرض وترتفع فى السهاء فها هنا العمق . . والسموق معاً ) .

إذا كان الدكتور الباحث يقصر هذا الوصف على شمعر العقاد ، فإن هممذا الوصف على أدب العقاد فإن هممذا الوصف بصدق في غير زيادة أو تحريف على أدب العقاد كله شعره ونثره على السواء . فكل كتاب للعقاد وراءه جهد دارس متعمق محيط . وكل كتاب للعقاد بصورته التي هو عليها من حيث التناول والصياغة ومادة الموضوع ونفاذ الرأى والتحليل ، (مسلة) قدت من حجر

الجرانيت لترسخ في الأرض وترتفع في السهاء . وليس بكتاب للعقاد ما احتوى على فكرة قريبة المنال أو مادة سهلة التشكيل .

ولكن أقرب كتبه إليه كتابه (ابن الرومي). إن بينه وبين الشاعر تجاوب الفن حتى ليراه في النوم على صورة واحدة كما حدثني مرة . . وهو يرى في ابن الرومي شاعراً وصافاً لا نظير له . في آداب الدنيا على كثرة ما فيها من وصف ووصافين . فهو حين يكتب عنه يجد رضى نفسه في الكتابة . إنه يرتاح حين يعطيه حقه ويرفعه إلى حيث يجب أن يكون . . لقد كتب العقاد عن عمر ، الذي نال بكتابه عنه جائزة الآداب . ولكنها كتابة الإنسان الذي يؤدى واجبه ويقول ما يعتقد . ولكن كتابه ولكن كتابه الرومي ) فيه ذاتية واضحة تحب في إعجاب وتتعصب في حماسة . .

\* \* \*

وقد تُرجم كتاب ( الله ) إلى الفارسية كما ترجمت بعض، كتب الأستاذ العقاد في المانيا وروسيا وفرنسا .

وترجمت إلى الإيرانية والأردية والملابوكتبه :

(عبقرية محمد)، (أبوالشهداء)، (عبقرية الإمام).

\* \* \*

ولكتابه الأول (خلاصة اليومية) قصة هويرويها ;

(كان يأساً من معنى الحياة . . كل غاية فى الحياة . . لأننى قبل ذلك بشهور عكفت على القراءة فى كتب (الفلسفة المادية) وأكثرت من النظر فى مذهب النشوه والارتقاء فلاح لى أنه أصدق من أقوال خصومه

المتعصبين الذين تصدوا للرد عليه بين الأوربيين باسم الدين . ولاح لى من النظرة الأولى على غير رؤية فيه أنه يهبط بالإنسان إلى حضيض الحيوان ، ولا يبتى بينه وبين السهاء معراجاً واحداً يرتفع عليه .

وكذلك كتبت في مقدمة كتابي (خلاصة اليومية) أن الإنسان حيوان راق ولكنه حيوان .

وقصة (الخلاصة) هذه هي قصة الأمل الذي بقي عندي يومثذ في شهرة الأدب وفي عدد الأيام التي أقضيها قبل ظهور هذا الكتاب. وكنت أظنني مبالغاً إذا حسبتها بأكثر من الأيام.

هو الموت إذن كما استقر فى خلدى بلا أثر ولا خبر ، وهو الموت إذن أمضى إليه صفر اليدين من مجد الأدب ومن مجد الدنيا ومن كل مجد يبقى بعد ذويه .

\* \* \*

و « اليومية » هذه هى دفتر صغير كنت أقيد فيه الخواطر والتعليقات وأبادر إلى إيداعه أبيات الشعر التى نظمتها ولم أتممها قبل أن أنساها ، أو رموس الموضوعات التى نظرت فيها ولم أفرغ من دراستها ، أو ملاحظات الطريق ونوادر الأخاديث العابرة التى أعاودها فى مناسباتها . وقد اجتمع عندى من هذه اليوميات دفاتر ثلاث سنوات . فلما وقع فى وهمى أننى سأذهب بغير أثر ولا خبر تصفحت هذه الدفاتر ونقلت منها صفحات منفرقة تشمل على جميع ناذجها وبعثت بها إلى صديق فى القاهرة أقول له إن منده الصفحات هي كل ما أتركه إذا تركت الحياة : فإن وجدنى أهلاً

للذكر ووجدها أهلاً للنشر فتلك كرامة الصديق الراحل على الصديق الباقى ، وإلا فلا حرج عليه أن يهمل نشرها ويسلمها للنسيان . . يطويها حيث طواها فى زاوية من زواياه .

ثم طبعت خلاصة اليومية بعد أن أضفت إليها وحذفت منها ، وكان من التوفيقات التي لم أترقبها أنها نفدت في أقل من ستة شهور ، فلم يبق من ألق نسخة طبعتها منها غير مائة أو نيف ومائة ، وهو نجاح غريب لكتاب ولدته فكرة يائسة من الحياة ) .

ولكنه لم يخرج من الدنيا فى ذلك الوقت الذى قدره لأن الله أراد بنا خيراً فعاش العقاد ليملأ الذنيا لمصر مجداً ، وعاش ليملأ حياتنا أدباً وعلماً وفكراً ، وأملا فى (الطموح) ، وفى (الكرامة) وفى (الإنسان) . . . فى الإنسان الذى كان العقاد بشخصه ، وسيرته ، وكتابته ، أشرف مثل له وأكرمه على الحياة والناس .

\* \* \*

وللعقاد مدوسة ولكنها لم تتباور إلا في الأعوام الأعيرة. فقد كانت قبلاً شبه علاقات متفرقة بأفراد متفرقين ثم اتضحت معالمها . ومن أبرز أبنائها الأستاذ على أدهم والدكتور زكى نجيب محمود . والدكتور عثان أمين والدكتور محمد غلاب والأستاذ أنيس منصور والأستاذ عبد الرحمن صدى والفنان صلاح طاهر والموسيق الشجاعي والأستاذ عبد الفتاح الديدي والدكتور نظمي لوقا اوالشاعر محمود عماد والشاعر محمد طاهر الجبلاوي تلميذه وصديقه .

ومن أصدقاء مدرسة العقاد الشاعر عزيز أباظة والمرحوم الأستاذ كامل الشناوى والأستاذ طاهر الطناحي .

. . .

وأدب العقاد على جديته وصراعته لا يحلو من المرأة حبيبة ، وصديقة . فالعقاد من ذلك الرهط الذي كان يؤم صالون (مي) الأدبي ويغشى مجالسها ، ومي هي بعينها (هند) في (سارة) وفي الديوان . وظاهرة في أدب العقاد أن كل اسم في (الديوان) أو (سارة) من حيث الوزن العروضي له نظيره الحقيقي حتى تلك التي يدعوها (يابنية) في ديوانيه (أعاصير مغرب) و (بعد الأعاصير) .

وكانت (سارة) شخصية مستوفية ثقافة وجمالاً. ذات أنوثة متأصلة عارمة طاغية حتى ليؤثر عنها قولها (لوخيروني أن أكون رجلاً لأبيت).

وإمل هذه المستويات الرفيعة من الثقافة والنماذج الرائعة من الجمال هي التي زهدت العقاد فيا هو أدنى ، أو لعله التنسك في محراب الفكر حتى لا يعطى من نفسه أحداً سواه . يعزز هذا ما رآه العقاد من تمزق صديقه المازئي عند وفاة ابنته فآل يومئذ على نفسه ألا يواجه هذا الموقف المروع وأشفق عليها من مجرد احتمال الثكل . وكان العقاد مرهف الإحساس شديد التأثر لا يطيق الألم في نفسه أو نفوس الآخرين وخاصة الألم الذي لا قبل للإنسان بدفعه أو تفاديه .

وَجُوهُ الرَّأَى عنده في قضية المرَّأَة كما جاء في أكبر كتبه عنها (المرَّأَة في القرآن الكريم): أن : ملاك العدل والمصلحة بين الجنسين أن تجرى الحياة بينهما في الأمة على سنة التعاون والتقسم ( لا على سنة الشقاق والتناضل بالمطالب والحقوق ) .

وليس الخلاف بينهما بالخلاف الذى ينفض بالصراع على كفاية واحدة يدعيها كلاهما في مقام الخصومة ، ولكنه خلاف على كفايتين أيهما أصلح لهذه وأيهما أصلح لتلك ، وإن صلح كلاهما لكفاية الآخر في كثير من الأحيان .

وهو حين يرى وظيفتها المثلى التي تستقل بها : حماية البيت في ظل السكينة الزوجية من جهاد الحياة ، وحصانة الجيل المقبل لإعداده بالتربية الصالحة لذلك الجهاد . . حين يرى هذا يعلن في غير مواربة أن حصتها هذه ليست بأصغر الحصتين . ليس تدبير السكينة في الحياة بأهون من تدبير الجهاد ، وليس العمل الصالح لسياسة الغد بأهون من العمل الصالح لسياسة العد بأهون من العمل الصالح لسياسة اليوم .

. .

وقبل أن أضع القلم أريد أن أقف وقفة قصيرة عند ظاهرة لا تخطئها عين الدارس لأدب العقاد بل القارئ العادى وأعنى ظاهرة (النور في أدب العقاد).

والنور ظاهرة من ظاهرات كثيرة فى تراث الرجل الكبير فقد أحب النور ، واختار بيته فى مدينة النور ، وفتحه للنور كما فتح عقله الكبير للنور . . كل النور . . من الشرق والغرب فغداً عقلاً نورانياً موسوعياً فى عصر التحصص والتحديد . وهو بهذه الصفة ظاهرة فذة بين الأعلام المعدودين

وهو بهذه الصفة عاش قروناً طويلة لا تقاس في عداد السنين بالسنين والسبعين ، التي نعرفها .

والنور الذي أحبه العقاد النور العادي والنور المعنوي على السواء .

فقد أحب العقاد النور لأنه كان صريح النفس لا يخاتل ، صريح الرأى لا يخافت به ولا يجمع فيه بل كان حوا كالنور ، نافذاً مثله يكشف المعميات والمخواف . على غواره . واختلف الناس في طبيعة النور الذي أشرق على مصر من أسوان اختلافهم في معنى العظمة والعظم فقال المبصرون هو النور والإشراق ، وقال المذعورون بل النار والإحراق . ثم غدا العقاد سيرة مجيدة . وإذ هدأ روع الخائف تعلق بما كان ينكره ، والتي معنا على تمجيده والوفاء له . وحق له الوفاء والتمجيد .

إنسان شفاف مضى، بحب النور ويعيش فى النور بل كان يتعشق النور حتى ليقول : (أحبه صافياً وأحبه مزيجاً ، وأحبه مجتمعاً وأحبه موزعاً . وأحبه مخزوناً كما يخزن فى الجواهر ، وأحبه مباحاً كما يباح على الأزاهر . وأحبه فى العيون ، وأحبه فى العيون ، وأحبه إلى العيون .

ويوم سكنت في هذا المكان ، ونظرت من هذه النافذة ، أعجبني أنني أفتحها فلا أرى منها إلا النور . . والفضاء .

والحق أنه لا فضاء حيث يكون النور. .

وكيف يكون فضاء ما يملأ العينين ، ويملأ الروح ، ويصل الأرض بالسياء إ ١١٤.

<sup>(</sup>١) أن بيتي ص ه .

إنسان عميق لا يرى الأشياء سطحها ولكنه ينفذ خلالها كالشعاع حتى النهار الذى يتكرر فى حياة الإنسان كل يوم ما عاش فلا يثير التفاته بله تفكيره شأن المكرر المعاد . . هذا النهار ينظر إليه العقاد نظرة متوهجة غنية مبتكرة فهو نهار مبتكر (عليه جدة لا تحسبها قد مضت عليها سويعة من يوم ! . . خلقاً مبتكراً يخيل إليك أنه يتلألاً فى فضائه الأول للمرة الأول . . وهل هنالك من فارق بين نور نهارنا هذا وبين النورفى أبعد مكان من الفضاء ، وفى أبعد فترة من الزمان ؟ ههنسا اشىء على الأقل تستطيع أن تقول إنه لم يفتك أن تراه قبل ألف ألف من السنين ) (۱) .

وقد غنى العقاد للنورفى كتابيه (أنا) و (فى بيتى) غناء عذباً . والبعثة المحمدية ؛ مطلع النور؛ ورسالة محمد (رسالة النور) ص ١٢٩ .

النور عنده مصدر كل شيء حتى الربيع : (إن الربيع ليغني لأنه حي ولا سبب للغناء غير ذلك ولا حاجة إلى سبب غيره لمن يحس ويعيش . والربيع حي لأنه موسم الحرارة والضياء . وهل الحياة إلا حرارة وضياء ؟ إنك لتؤمن بالروح وحده أو بالجسم وحده ثم تقول إن النور هو مصدر كل شيء وأصل كل حياة فلا تكون إلا على صواب ، وما كان نور العين ولا نور الروح إلا شيئاً واحداً في العنصر والقرار ، وإلا عنصراً واحداً لكل ما يظهر في هذه الدنيا للبصائر والأبصار) (٢) .

وقد يكون هذا القول مجملاً أو مكتنزاً على عادة أقواله . ولهذا أرانى

<sup>(</sup>۱) في بيتي ص ۱۱ .

<sup>(</sup>٢)ساعات بين الكتب ص ٣٩.

بحاجة إلى التماس مزيد من إيضاح أو تخريج فيعين كتابه (الفصول) على الغرض فيسأل معنا: ما هو الربيع ؟ أليس هو فصل الحب ؟ أليس هو الموسم الذي تشرق فيه ألوان الأزهار فتتزاوج كما يتزاوج الأحياء ؟ ألا تنكشف للعشاق علاقة هذه الأزهار بالغرام فيتراسلون بالأنوار الندية ، والمرجون إذا أقبل الربيع إلى المنازه والمخلوات فيختارون من الأماكن ما تحف به الورود المتعانقة والطيور المتعاشقة . وتفاجئهم بهجة الحب داخل نفوسهم ومن خارجها في نفثة واحدة من نفثات الطبيعة المحية ؟ وأي ميلاد يؤلف بين نسبها ونسبنا ، وأية قربي تمت بها الأزهار إلينا ألصق من القربي التي تجمع في موسم واحد بين توالدنا وتوالدها ، وحياتنا ألصق من القربي التي تجمع في موسم واحد بين توالدنا وتوالدها ، وحياتنا ألصق من القربي التي تجمع في موسم واحد بين توالدنا وتوالدها ، وحياتنا ألصق من القربي التي تجمع في موسم واحد بين توالدنا وتوالدها ، وحياتنا ألصق من القربي التي تجمع في موسم واحد بين توالدنا وتوالدها ، وحياتنا وحياتها وامتزاج الجمال والحب فيها بامتزاج الجمال والحب فينا ؟

ولم يحقق لنا العلم ما هو سر تأثير ألوان الزهر على أبصارنا ولا ما هو سر تأثير الزهر بلداته في شعورنا . ولكنا قد نرى علاقة النور بالألوان . ونرى علاقة الحرارة ، ثم نرى علاقة الربيع بالحرارة ، ثم نرى علاقة العواطف الغرامية بالربيع . فكلها عناصر ربيعية تظهر بباعث واحد في زمن واحد ولا نرى منها إلا ما هو من الحرارة قابس ، وبالضوء مزدان ولابس ، وفي الحب مغروس وغارس ) .

وليس هذا من حلى الأسلوب كما يوحى التوافق بين أواخر الجمل في الصوت والحروف فإن العقاد يمضي قائلاً:

الحرارة تنبعث من الشمس إلى جوف الأرض فتتخللها فتنبت البقل والثمرات - ذلك هو الربيع .

والحرارة تبسط نورها على الأزهار فينسج على أوراقها اللطيفة ألوانه و يحليها بأصباغه ونقوشه . ذلك هو سحر الألوان و بهجة الأزهار .

والحرارة تجرى الدم فى العروق فتتيقظ العواطف التى أنامها الظل . وتتحرك الحياة الكامنة فيملكها الشوق إلى تجديد الحياة فى مخلوق جديد ، ذلك هو الحب . فالربيع والأزهار والحب أشقاء لم يولد بعضها بعضاً ولكنها تولدت على السواء من أم واحدة هى الحرارة . أو هى الشمس أم الحب والحياة فى هذا النظام ) .

كان العقاد يحب النور وما أكثر ما قرأ العقاد في صباه على ضوء شمعة أو فتيل مصباح !! . وما أكثر ما في حياة هذا القلم من عجائب ومقابلات .

\* \* \*

أنا لم أقل كل شيء عن ظاهرة واحدة من ظاهرات عديدة في أدب العملاق إن هي إلا لهمة من نوره تسعى على ضوه ذكرى حياة طويلة جهيرة كبيرة العطاء ، وحياة عريضة غنية لها تاريخ في التاريخ . وهي معلم من معالم النهضة الأدبية المحديثة يقف صاحبها بين أعلامها قمة شامخة باذخة . حياة ثرة المنابع كثيرة الجوانب كالنهر العظيم تتفرع عنه في سيره الجداول والعيون . أملت له ، في العمر ، الأيام وأملي لها ، وأمدته وأمدها ، وعاشت في أدبه وعاشها . وعلى جلال السن وهالة المشيب رحل عنها وهي ما زالت ترتجيه ، وما زال عنده الكثير مما هو بسبيل كتابته والبحث فيه . كانت الكتابة روح حياته ومعناها فلم يحل بينه وبينها إلا سفره إلى أسوان ، وهو

معنى ضخم لا ينفذ إليه إلا الأقلون ليعيشوه . وحتى هؤلاء ، يقف بينهم بذكره العريض ، تموذجاً وحده ، عباس محمود العقاد أرا

إن العقاد كقمة نقرم الأكبر لا يرقى إليها صاعد إلا من قاعدة واسعة . فالعقاد لم يكن شاعراً فحسب ، أو كائباً فحسب ، أو ناقداً فحسب ، أو عالماً فحسب ، بل كان هذا كله مجتمعاً ، وكان أكثر امنه .

إن القول في العقاد يطوف ما يطوف ثم يقصر عن الإحاطة أو ما دونها . إن هي إلا لمحات جانبية لأن القول الحق فيه والتقيم الدارس لا يتأتي إلا بالوقوف على الأصول التي درسها العقاد ، وورود المنابع الثقافية التي عب منها العقاد . وهو أمر تشكل ضخامته صعوبة كبيرة للدرس والتقييم إلا أن يسعف صبر صابر وتفرغ مخلص وجد دءوب . ولعل هذا يفسر طواف معظم الدراسات والكتب بمشاهير الكتاب والشعراء دون العقاد من تهيب لمجالاته وتقدير لوعورة الطريق .

حين ترجم العقاد لابن الرومى قال (لأن تكون ترجمة ابن الرومي مصورة خير من أن تكون قصة ، لأن ترجمته لا تخرج لنا قصة نادرة بين قصم الواقع أو المخيال) , ولكننا إزاء العقاد . تجد أنفسنا أمام قصة نادرة بين قصص الواقع تكاد تكون أسطورة بما اجتمع لها من ألوان التفرد والترفع والامتياز .

# مؤلفات الأستاذ العقاد

# وبعض تراث العقاد في حياتنا الفكرية ما أذكره على سبيل المثال لا الحصر

#### الشعر:

- ديوان العقاد (أربعة أجزاء) ١٩٢٨
  - يقظة الصباح ١٩١٦
  - وهمج الظهيرة ١٩١٧
  - أشباح الأصيل ١٩٢١
    - أشجأن الليل ١٩٢٨
    - وحي الأربعين ١٩٣٣
    - هدية الكروان ١٩٣٣
      - عابر سبيل ١٩٣٧
  - أعاصير مغرب ١٩٤٢
  - بعد الأعاصير ١٩٥٠
  - -- دیوان من دواوین ۱۹۵۸
    - ما بعد البعد ١٩٦٦

## الأدب والاجتماع والتاريخ :

- -- القصول ١٩٢٢ --
- الشذور ١٩١٥

- مطالعات في الكتب والحياة ١٩٢٤
- مراجعات في الأدب والفنون ١٩٢٥
- اشتات مجتمعات في اللغة والأدب ١٩٦٣
- ساعات بين الكتب جـ ١٩٢٧ جـ ٢ ١٩٤٥ الجزءان معاً سنة ١٩٣٧
  - -- عالم السدود والقيود ١٩٣٧
    - يسألونك ١٩٤٧
  - بين الكتب والناس ١٩٥٢
    - -- إبليس ١٩٥٥
    - على الأثير ١٩٥٣
    - -- مطالعات ١٩٥٦ --
  - عقائد المفكرين في القرن العشرين ١٩٥٨
    - جمعا الضاحك المضحك ١٩٥٦
      - -- في بيتي ١٩٤٥ --
  - القرن العشرون ما كان وما سيكون ١٩٥٩
    - ١١ يوليو وضرب الإسكندرية ١٩٥٢
      - -- اليد القوية في مصر ١٩٢٨
  - جوائز الأدب العالمية ، مثل جائزة نوبل ١٩٦٤

#### التصة:

-- سارة ۱۹۳۸

#### الدراسة والنقد واللغة:

- الديوان في النقد والأدب مع الأستاذ المازني ١٩٧١
  - ابن الرومي حياته وشعره ١٩٣١
  - شعراء مصر وبيئاتهم في الجيل الماضي ١٩٣٧
    - -- رجعة إلى أب العلاء ١٩٣٩
      - قمييز في الميزان ١٩٣١
    - أبو نواس الحسن بن هائيُّ ١٩٥٣
  - شاعر الغزل (عمر بن أبي ربيعة ) ١٩٤٣
    - جميل بثينة ١٩٤٤
    - شاعر أندلسي وجائزة عالمية ١٩٦٠
      - اللغة الشاعرة ١٩٦٠
      - التعریف بشکسیر ۱۹۵۸

#### الترجمة :

( عرائس وشياطين ) مجموعة من الشعر العالمي ١٩٤٥
 ( ألوان من القصة القصيرة في الأدب الأمريكي ) ١٩٥٤

## المذكرات:

- خلاصة اليومية ١٩١٢

#### الفلسفة:

- مجمع الأحياء ط ١٩١٦ -
  - 14£Y #1 -

#### السياسة:

- الحكم المطلق في القرن العشرين ١٩٢٨
  - متار في الميزان ١٩٤٠
  - -- أفيون الشعوب ١٩٥٦
- فلاسفة الحكم في القرن الحديث ١٩٥٠ -
  - الشيوعية والإنسانية ١٩٥٥
  - الشيوعية والإسلام ١٩٥٦
    - النازية والأديان ١٩٤٠
  - الصهيونية العالمية ١٩٥٥
  - لا شيوعية ولا استعمار ١٩٥٧

## العبقريات والشخصيات الإسلامية:

- عبقرية محمد ط ١٩٤٢ -

- عبقرية الصديق ١٩٤٣
  - عبقرية عمر ١٩٤٢
  - عبقرية الإمام ١٩٤٩
  - عبقرية خالد ١٩٤٥
  - عبقرية المسيح ١٩٥٣
- أبو الأنبياء . . المخليل إبراهيم ١٩٥٣
  - داعي الساء (بلال) ١٩٤٥
- ذو النورين (عثمان بن عفان) ١٩٥٤
  - الصديقة بنت الصديق ١٩٤٣
    - أبو الشهداء ١٩٤٥
    - -- عمرو بن العاص ١٩٤٤
- معاوية بن أبي سفيان في الميزان ١٩٥٦
  - فاطمة الزهراء والفاطميون ١٩٥٣

### الإسلاميات:

- الإسلام والاستعمار ١٩٥٧
  - -- مطلع النور ١٩٥٥
- الديمقراطية في الإسلام ١٩٥٢
- أثر العرب في الحضارة الأوربية ١٩٤٦
  - الفلسفة القرآنية ١٩٥٧

- حقائق الإسلام وأباطيل خصومه ١٩٥٧
- الثقافة العربية أسبق من ثقافة اليونان العبريين ١٩٦٠
  - التفكير فريضة إسلامية ١٩٥٧
  - الإنسان في القرآن الكريم ١٩٦١
  - الإسلام في القرن العشرين ١٩٥٤
    - ما يقال عن الإسلام ١٩٦٣

## التراجم :

- حياة قلم ١٩٦٣
- -- سعد زغلول ۱۹۳۹
- -- روح عظیم ( غاندی ) ۱۹٤۸
  - تذكار جيتي ١٩٣٢
  - بنيامين فرانكلين ١٩٥٦
  - -- محمد على جناح ١٩٥٢ --
    - برنارد شو ۱۹۵۰
- -- الشيخ الرئيس ابن سينا ١٩٤٦
- عبد الرحمن الكواكبي ١٩٥٩
  - سن يائسن ١٩٥٢
  - فرانسيس باكون ١٩٤٥
    - این رشد ۱۹۹۳

#### TYY

- الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده ١٩٦١
  - رجال عرفتهم ۱۹۶۳

## الرأة :

- الإنسان الثاني ١٩١٢ -
  - هذه الشجرة ١٩٤٥
- المرأة في القرآن الكريم ١٩٥٩ .

أما الكتب التي قدم لها ، أو عرف بها أو نقدها . . . أما المقالات والبحوث في شتى المعارف فقد سجلتها دار الكتب في نشرة ببليوجرافية باسم عباس محمود العقاد .

# كتب للأستاذ العقاد صدرت بعد وفاته

```
(1970) 6 -
                              - ردود وحدود ( ۱۹۹۹ )
      - دراسات في المذاهب الأدبية والاجتاعية ( ١٩٦٩ )
                     - الحرب العالمية الثانية ( ١٩٧٠ )
                          - المرأة ذلك اللغز ( ١٩٧٠)
                   - يحوث في اللغة والأدب ( ١٩٧٠ )
                   - خواطر في الفن والقصة ( ١٩٧١ )
                              - قيم ومعايير (١٩٧٢)
                               - عيد القلم ( ١٩٧٣ )
- مع عاهل الجزيرة العربية عبد العزيز آل سعود ( ١٩٧٣ )
                - الإسلام والحضارة الإنسانية (١٩٧٣)
                    - آراء في الآداب والفنون ( ١٩٧٣ )
                          - دين وفن وفلسفة ( ١٩٧٣ )
                      - الإسلام دعوة عالمية (١٩٧٣)
                           - مواقف وقضايا (١٩٧٤)
                             - قنون وشجون ( ١٩٧٤ )
```

# فهرس كتاب العقاد

#### الصفحة

|            |   |   |   |       | خول   | باب ال  | <b>}</b> |       |          |          |                        |
|------------|---|---|---|-------|-------|---------|----------|-------|----------|----------|------------------------|
| a          | ٠ |   | • |       | •     | •       |          | •     |          | الحرية   | الجمال و               |
| 1          | , | • | • | •     | •     |         |          | ٠     | <b>*</b> |          | العقاد                 |
|            |   |   |   |       | لثانى | لياب ا  | 4        |       |          |          |                        |
| ۳۷         |   |   |   |       |       |         |          |       | نية      | ة الإنسا | الشخصيا                |
| <b>774</b> |   |   |   |       |       | أمقاد   |          |       | <b>.</b> |          | القصل ا                |
| ۷۳         |   |   |   |       |       | بيعح    |          |       | <b>•</b> |          | ب<br>الفصل اا          |
| ٨١         |   |   |   |       |       | لمقاد ا |          |       |          |          | -<br>ال <b>ن</b> صل ال |
| 1.9        | • |   | • |       |       |         | د والمرأ |       |          |          | ب<br>الفصل ا           |
| 140        |   |   |   |       | لعقاد | شعر إا  | مان في   | الإنس | :        |          | -<br>المصل اا          |
| 124        |   |   |   |       |       | م للعقا |          | -     |          |          | المصل اا               |
| 100        |   |   |   |       |       | , 'ā    |          |       |          | <u>-</u> | •                      |
| **         |   |   |   |       |       | قاد .   |          |       |          |          |                        |
|            |   |   |   | .eli. | 4     |         | .1±_1E   | . +~  |          |          |                        |

| 1444/4431 |     | وقم الإيداع  |   |
|-----------|-----|--------------|---|
| ISBN      | 477 | الترقع السول | l |

۱/۸۳/۱۰۸ طرح وطلع دار للمارف (چ.م.ع.)

# هذا الكتاب

بناقش هذا الكتاب ثلاثة خطوط رئيسية في أدب العقاد:

- خط الحوية وفهمه لها بألوانها، ومواقفه منها.
- خط الجمال والفن «الموسيق والفنون التشكيلية».
  - خط «الإنسان».

وهذا الحنط يشغل جزءاً كبيراً من الكتاب حيث ناقش عبقريات العقاد الإسلامية . . كما ناقش عبقرية المسيح .

وتناول هذا القسم من الكتاب التراجم الإنسانية التي كتبها العقاد من أمثال غاندي والشيخ محمد عبده. وشكسبير وبرناردشو وجيته وابن سينا وابن رشد وفرانسيس بيكون وسعد زغلول. ومن شعراء الطبيعة كابن الرومي، وشعراء الغزل كجميل بثينة وعمر بن أبي ربيعة.

ومن هذا المنطلق ترجمت الكاتبة حياة العقاد نفسه:

«العقاد الإنسان. العقاد الشاعر. العقاد والمرأة». في موضوعية علمية تجمع مع دقة التحليل وبراعة العرض والكثير من الجديد الذي يكتب لأول مرة ، الأسلوب الأدبى الشيق والجميل.

1.7744

50

10.

To: www.al-mostafa.com